
II- La Genèse  

 

1- Introduction: le monde plat 

 

Avant de commencer la lecture et le commentaire des quatre premiers chapitres de la Genèse, nous 

allons établir quelques balises de lecture dont on a vu les bases dans le premier chapitre de notre 

réflexion intitulé Le cadre de réflexion. 

 

Toutes les grandes religions antiques ont leur conception de l'origine du monde, de son mode de 

fonctionnement et de l'organisation des détenteurs de pouvoirs au-dessus des capacités humaines, 

qu'on appelle des divinités. On y retrouve de nombreux points communs que nous allons résumer 

brièvement. Toutes ces civilisations anciennes ont aussi des éléments de sagesse qui constituent une 

assise commune de toute la sagesse humaine. 

 

Commençons d'abord par la structure physique de l'univers. Ce qui frappe d'abord tout observateur, 

hier comme aujourd'hui, c'est l'ampleur de l'univers dont la plus grande partie nous est inaccessible. 

Quand le regard porte au loin et si le paysage est suffisamment uniforme, un tour d'horizon complet 

nous donne l'impression d'une ligne horizontale circulaire; on s'imagine facilement qu'on pourrait être 

au centre d'un univers plat et que l'horizon en constitue les limites. Dans l'Antiquité, l'océan faisait 

peur, car on croyait qu'en allant trop loin, on tomberait dans le vide infini.  

 

Comme nous avons les deux pieds sur terre, nous sommes sur la couche solide qui nous concerne 

directement, c'est la couche de base. Puis, on lève les yeux et on contemple ce qu'on appelle le ciel, un 

ciel de jour et un ciel de nuit. Le ciel nous est inaccessible. Il y a à peine quelques siècles que l'être 

humain peut aller dans les airs, ce qui explique les mythes comme celui d'Icare pour qui le père a 

fabriqué des ailes avec des plumes et de la cire. Il s'est élevé si haut dans le ciel que la cire a fondu, 

chauffée par le soleil; on imagine facilement la suite: il tombe dans l'océan et meurt. Le ciel est si 

profond, avec ces astres et ces étoiles, qu'on a facilement pu imaginer plusieurs couches, sept en fait. 

 

Le mouvement des astres a aussi fasciné les humains. Très tôt on a constaté la régularité de leur 

mouvement; les cartes du ciel remontent si loin dans le temps! L'astronomie est une science très 

ancienne. À cette époque l’astronomie et l’astrologie s’entremêlent et on tente d’interpréter beaucoup 

de situations humaines par la position des astres. L’astrologie n’est pas prête de mourir malgré toutes 

les connaissances scientifiques qui en montre l’inutilité. 

 

La pluie, la foudre tombent du ciel; mais on ne sait pas pourquoi. Devant un mystère, l'être humain 

cherche une réponse. Au début de l'humanité il y avait tellement de phénomènes naturels qu'on ne 



savait pas expliquer! On les a attribués à des superpuissances, des puissances suprahumaines qu'on 

appelait divinités. 

 

À partir de la racine originelle, le mot qui a donné dieu est un nom commun qui désigne une grande 

lumière, une forte brillance. Le dieu le plus lumineux est le Soleil; c'est pourquoi il est souvent le dieu 

le plus important dans plusieurs mythologies; c'est le cas entre autres dans la mythologie égyptienne. Il 

y a d'autres sources de lumière, comme la lune et les étoiles. Cela donne d'autres divinités. C'est sans 

compter toutes les grandes forces de la nature comme le vent, les éclairs qui deviennent aussi des 

divinités. Ainsi tout ce qu'on ne peut expliquer vient d'un dieu, et souvent même est un dieu. Cela 

explique toute la panoplie de dieux et aussi de déesses qui peuplent les religions antiques.  

 

Presque tout ce qu'on vient de voir vient d'en haut. Au-dessus de la terre, on a imaginé plusieurs paliers, 

ce qui donne des ciels. Le premier ciel, le plus près de nous, c'est celui de la lune. Les autres ciels 

indiquent les planètes connues de l'époque et leur distance relative de la terre. Toutes les forces divines 

habitent donc dans divers ciels, et on en compte sept. Plus la divinité est puissante, plus elle est haut 

placée dans les ciels et en même temps de plus en plus loin des humains. Le plus grand des dieux 

habite donc au septième ciel. Notre expression être au septième ciel vient de là. 

 

Mais il y a aussi un sous-sol si on peut dire, une strate inférieure, sous nos pieds; c'est le monde de la 

noirceur, des ténèbres et souvent du mal. Ce monde souterrain ne comporte pas d'étages mais diverses 

zones, le monde sous la terre et celui sous la surface de l'eau. Deux zones sous la terre nous intéressent 

en particulier, et le mot latin qui les désignent est infernus, qui a donné enfer. C'est d'abord le séjour 

des morts; mais alors on l'emploie au pluriel, comme dans le Credo: «...est descendu aux enfers». 

L'autre enfer, au singulier, c'est le séjour définitif de punition pour n'avoir pas vécu une vie morale 

convenable. À ne pas confondre donc. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

2- Introduction: le monde des dieux païens et son influence sur le peuple hébreu 

 

Nous venons de voir que, à l'époque des premières civilisations, le monde est perçu comme plat, 

composé de plusieurs couches. Le monde humain est sur la couche terre ou sol, le monde divin se 

répartit sur sept couches au-dessus, la plus haute étant celle du dieu le plus puissant; enfin le monde 

sombre, qui a aussi ses divinités, est en dessous de nous. Cette manière de saisir l'univers a duré très 

longtemps. Encore au temps de Jésus c'était la conception qui avait cours. Il était donc tout naturel 

pour lui que son Père demeure au ciel. Et quand nous chantons: «Au plus haut dans les cieux» nous 

reprenons cette conception générale et antique du monde divin. Aujourd'hui nous savons que ce n'est 

pas le cas. Nous aurons à nous poser la question à savoir où habite Dieu. Et comme il est souvent 

question du ciel, tant dans la Bible que dans les diverses liturgies, nous aurons aussi l'occasion de 

reparler de ce mot. 

 

Un autre point commun important dans les religions anciennes, c'est le nombre imposant de dieux et de 

déesses. Cela se comprend par le grand nombre de phénomènes physiques inexplicables. Toutes les 

forces de la nature, tous les événements de la vie dont l'origine est mystérieuse deviennent des dieux 

ou des déesses et, dans ce domaine, le sexisme est moins fort, mais pas complètement absent, car le 

dieu suprême est toujours mâle. Ajoutons-y les vertus humaines, et les défauts aussi, et nous avons les 

dieux et déesses favorables, et les dieux et déesses néfastes. 

 

Et comment se passent les relations de tout ce beau monde? Créés par l'être humain, tous ces 

personnages sont à l'image humaine mais avec des pouvoirs bien supérieurs. Par conséquent, c'est la 

chicane permanente. Alliances, complots, trahisons, vengeances, jalousies, voilà un beau mélange 

explosif. La compétition est féroce, et cela se fait très souvent sur le dos des pauvres êtres humains. 

Ne l'oublions pas, les dieux et déesses sont là pour eux-mêmes et elles-mêmes; les humains sont 

essentiellement à leur service. Dans ces conditions, que faut-il faire pour avoir un peu de tranquillité? 

Leur rendre un culte par des sacrifices qu'on espère qu'ils leur plairont. On offre donc ce qu'on a de 

plus précieux; c'est pour cela qu'on ira jusqu'aux sacrifices humains. 

 

S'installent par le fait même des lieux réservés aux actes de religion et tout un personnel spécialisé 

dans la connaissance, l'établissement et la réalisation des divers rites religieux. Il existera une caste de 

prêtres et de sacrificateurs, une autre experte en lois, règles et observances. C'est la base de toute 

religion officielle. Jésus a été en conflit permanent avec ces castes: scribes, prêtres, docteurs de la Loi.  



 

Le peuple hébreu est originaire du Moyen Orient, issu de tribus araméennes. Il a baigné dans ce 

monde et ces conceptions. Il a connu l'exil, la déportation, l'esclavage, la liberté. On retrouve tout cela 

dans son histoire qui est racontée en partie dans la Bible. Il sera intéressant de noter les distinctions qui 

s'établiront entre ce peuple et les autres autour de lui. Peuple en marche et en évolution comme toute 

communauté humaine, sa vision changera au cours des âges. Ces traits sont bien visibles dans l'Ancien 

Testament. 

 

Cela nous amère aussi à ne pas oublier que la Bible n'est pas un écrit établi en continu par quelques 

auteurs. La première étape de la Bible, en particulier tout ce qui a trait au Pentateuque (penta racine 

grecque qui signifie cinq, comme dans pentagone), les cinq premiers livres de la Bible, ce sont d'abord 

de longues traditions orales, des traditions qui varient en fonction des diverses tribus. Le Pentateuque 

chrétien est l'équivalent de la Torah pour les juifs. Quand viendra l'écriture, des centaines d'années 

plus tard, ces traditions orales seront mises par écrit puis retranscrites maintes fois dans le temps avec 

des modifications pour tenir compte d'un nouveau contexte. 

 

L'écriture de la Bible s'échelonne sur plusieurs siècles et bien souvent on ne connaît pas le nom de 

l'auteur, surtout qu'il était d'usage qu'un nouvel auteur, qui voulait poursuivre le travail d'un précédent, 

se serve tout normalement du nom de ce dernier. Et c'est sans compter sur des réécritures pour une 

certaine diffusion. Il arrive donc d'avoir plus d'une version d'un texte, selon les résultats des fouilles 

archéologiques. N'oublions pas aussi que nous n'avons pas les versions originales, perdues peut-être à 

tout jamais, mais des retranscriptions de ces manuscrits. 

 

Les deux mots clés à retenir: diversité des sources et évolution de la pensée. Cela donne une des 

lignes directrices de la lecture de la Bible: le Dieu du peuple hébreu se distingue fondamentalement des 

dieux des autres religions, malgré les influences multiples de ces dernières qui se manifestent en 

particulier par le vocabulaire, dans certains grands mythes et dans certains rites; il faut aussi garder à 

l'esprit l'évolution de son cheminement à travers les âges. Il faut donc tenir compte de tout cela, et on 

peut dire que réfléchir à ces textes, c'est mettre en jeu sa foi et sa raison, les deux étant inséparables. 

Une foi adulte doit être une foi raisonnable et raisonnée.  

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

3- Introduction: le nom de dieu 

 

Dire Dieu présente d'importantes difficultés, d'abord parce que ce mot parle d'une réalité plusieurs fois 

millénaire. Soulignons-en quelques-unes. Par notre culture religieuse nous sommes habitués à un dieu 

unique puisque notre religion est dite monothéiste, religion à un seul dieu, mais avec une particularité 

étonnante, un dieu trois en un. Le judaïsme et l'islam sont aussi monothéistes. Les autres grandes 

religions de l'Antiquité sont dites polythéistes, religions à plusieurs dieux. Une autre difficulté majeure 

est de parler de quelqu'un qu'on ne peut pas voir ni entendre, et cet être est d'une grandeur telle qu'on 

ne peut pas le saisir dans sa totalité. Nous avons dit du mot qu'il sert à délimiter les contours de la 

réalité, à mettre des limites. Peut-on le faire avec Dieu? 

  

Le mot français d'aujourd'hui vient de la transformation du mot latin, qui vient d'un mot grec, qui vient 

d'une racine indo-européenne qui signifie briller; de cette racine on tire l'expression de ciel lumineux, 

puis on en fait une divinité, une force suprême structurant l'univers, les êtres célestes et leurs rapports 

aux êtres humains. Dire le mot dieu c'est dire ciel lumineux, forte luminescence. On est encore très loin 

de «Dieu le Père»! 

 

Tant qu'on demeure dans le cadre de religions polythéistes, ça ne pose pas de gros problèmes, car dieu 

désigne un état particulier, bien spécial certes, mais un état partagé par un bon nombre de personnes. 

Il reste simplement à donner un nom propre à chacune d'elles: Jupiter, Athéna, Cupidon, Éole, etc. 

 

Dès qu'on aborde l'Ancien Testament, nous sommes confrontés à ce problème, surtout que nous ne le 

lisons pas dans sa version originale en hébreu, ni dans sa version très ancienne en grec, ni dans la 

suivante en latin, mais bien en français, ce qui est tout à fait normal.  

 

On se rappelle que toute traduction contient une petite trahison, non pas par méchanceté ni 

nécessairement par ignorance, mais du simple fait que les mots d'une langue ne peuvent pas toujours 

être facilement traduits, surtout quand on se rapproche de l'origine de l'écriture où il y a beaucoup 

moins de mots que dans le français actuel. On sait aussi que les jeux de mots sont pratiquement 

intraduisibles et que certains styles littéraires anciens nous échappent. 

 

Avec le peuple hébreu, nous passons d'une religion polythéiste à une religion monothéiste, donc à un 

seul dieu. Cela va se manifester de diverses manières dans l'Ancien Testament. Dès la prochaine fois 



nous allons plonger dans la Genèse et nous verrons apparaître très rapidement le mot Dieu. Pour nous, 

lecteurs francophones du XXIe siècle, il est normal de comprendre le Dieu Père, Fils et Esprit. 

Pourtant ce ne peut pas être le sens à donner à l'appellation Dieu dans la Genèse. Jésus en parlait en 

disant: «Le Dieu de vos pères, le Dieu d'Abraham, le Dieu d'Isaac et le Dieu de Jacob.» 

 

Sans vouloir compliquer les choses, on va regarder de plus près les mots utilisés en hébreu, les mots 

d'origine si on veut. Le premier que l'on rencontre dans la Bible, c'est Elohim, qu'on peut traduire par 

Les Puissances puisque ce mot est au pluriel. Il est l'une des plus anciennes désignations de divinité au 

monde. On est loin du sens initial de dieu: ciel lumineux. Les fervents des extra-terrestres se servent de 

ce nom pluriel pour dire que la Bible affirme que les Elohim (les Extra-Terrestres) sont venus sur terre, 

à cette époque. Je ne vais pas regarder tout ce qui dans ce texte de la Genèse contredit cette affirmation, 

mais elle ne tient pas la route. 

 

Dans le deuxième récit de la création, on voit apparaître le nom de Adonaï, maître, mot propre au 

Hébreux. Il sera plus tard associé à Elohim pour donner Adonaï-Elohim. Mais l'appellation la plus 

problématique est celle de YHWH, que l'on transcrit par Yahvé. Par respect pour la foi juive exprimée 

dans l'Ancien Testament, non seulement on ne devrait pas ajouter de voyelles, parce qu'il n'y en avait 

pas et qu'on ne sait pas exactement comment prononcer le mot; alors on ne devrait pas le prononcer du 

tout, car il était interdit de le faire.  

 

Nous sommes donc confrontés à un problème de taille. Comment désigner Dieu dans une traduction 

française de l'Ancien Testament? Pour être fidèles au texte, on devrait utiliser les termes Elohim ou 

Adonaï-Elohim. Et si on écrit YHWH, on ne devrait jamais le prononcer, ce qui n'est pas une solution. 

Dès les premières traductions grecques on trouve le mot Kurios, qui veut dire seigneur, que l'on 

reconnaît dans le Kyrie eleison, Seigneur prends pitié! Le mot Seigneur revient souvent dans l'Ancien 

Testament pour traduire Adonaï-Elohim.  

 

Faudrait-il changer la façon de nommer Dieu dans les versions françaises de l'Ancien Testament? Je ne 

crois pas que ce serait réaliste de le proposer. Que retenir alors? Que pour les juifs de cette époque, 

leur dieu se démarque complètement de tous les dieux des autres religions, qu'il a un nom qu'on ne doit 

pas prononcer et, surtout pour nous, quand on l'appelle Dieu, il ne s'agit pas encore de notre Dieu Père, 

Fils et Esprit. Le maintien de l'emploi du mot Seigneur semble une bonne solution, malgré le fait qu'il 

ait été repris plus tard pour désigner des membres de la noblesse. Il en est de même pour le mot Dieu 

qu'on peut garder si l'on ne perd pas de vue les restrictions précédentes. 

 

Roland Bourdeau 



 

bourdeau-roland@hotmail.fr 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

4- La Genèse 1, 1-2 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
1
Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre. 

2
Or la terre était vide et vague, les ténèbres 

couvraient l'abîme et un souffle de Dieu agitait la surface des eaux. 

  

Nous allons maintenant prendre le texte par petits morceaux et le regarder en se rapprochant davantage 

de la source initiale en hébreu. 

 

Au commencement... 

 

Le terme hébreu d'origine signifie en-tête et a été traduit en grec par le mot genesis (qui veut dire 

origine), ce qui a donné en français le mot genèse. La place de ce mot, au tout début du texte, indique 

le titre donné à ce texte; il raconte donc l'origine, la racine, la base d'une histoire écrite dans un style 

particulier fréquent dans toute la Bible qu'on pourrait comparer à une allégorie, une manière de rendre 

concrete une réalité abstraite, une sorte de parabole si on veut. Par conséquent, ces récits ne sont pas à 

prendre au pied de la lettre; c'est un peu comme les fables de La Fontaine où il est question d'animaux 

qui parlent, raisonnent et agissent en humains.  

 

Par conséquent, ce récit n'a pas pour but d'expliquer le commencement du monde ni la formation de 

l'univers. Nous ne sommes pas en présence d'un texte scientifique, mais d'un texte qui raconte une 

position de foi, l'annonce d'un dieu différent des autres dieux et déesses des civilisations voisines. Voici 

donc le façonnement de la foi juive, bien différente de celle des autres religions anciennes comme chez 

les Babyloniens, les Syriens et les Égyptiens, là où le monde a été créé en partie par et pour les dieux. 

 

En effet, l'origine du monde et des dieux varie selon les religions et les cultures. Le peuple hébreu tient 

à se démarquer des autres religions, car il a un dieu unique, si différent des autres divinités. Il raconte 

en fait le commencement, l'origine et la proclamation de la foi juive, foi dont la tête ou la source est 

Dieu lui-même. 

 

Dieu... 

 

Elohim, c'est le nom dans le texte hébreu. Bien que ce mot soit utilisé par diverses religions de 

l'époque, les Hébreux veulent montrer que leur Dieu est bien différent des autres. Il est écrit au pluriel 

comme pour dire qu'à lui seul il englobe ou remplace tous les dieux et déesses des autres religions. 

Leur Dieu a d'abord ceci de particulier, il est seul et unique, puis il est là avant toute chose. Étrange!: 

Il-est-là est une traduction possible de Yahvé. (Petite note: malgré ce que j'ai écrit antérieurement, 

pour des questions de commodité je vais écrire de manière traditionnelle ce nom; pour les mêmes 

raisons je prendrai le mot Dieu en ne perdant pas de vue qu'il ne s'agit pas encore du Dieu chrétien, 

Dieu Père, Fils et Esprit, mais du Dieu juif de l'Ancien Testament.) C'est donc le début d'une foi 

nouvelle en un dieu bien différent des autres.  

 

Créa le ciel et la terre. 

 

Le verbe créer vient d'un mot concret, fabriquer de ses mains. Il s'agit donc d'un geste créateur, à 

l'image d'un potier qui tire un vase d'une motte de terre. N'oublions pas que le modelage de la glaise est 

un art très ancien. Cela signifie aussi que tout l'univers, les ciels (comme on aurait dû traduire, en 



conformité avec le texte et la conception de l'époque) et la terre, tire sa source de lui. Ce Dieu nouveau 

ne crée pas pour ses propres besoins, comme les autres dieux; on découvrira cela plus loin, car pour ce 

Dieu, le sommet de la création est l'être humain. 

 

Or la terre était vide et vague, les ténèbres couvraient l'abîme et un souffle de Dieu agitait la surface 

des eaux. 

 

Plutôt que de prendre la traduction vide et vague, il serait intéressant de garder les mots hébreux du 

texte, car ils se sont rendus jusqu'à nous. La terre était tohu et bohu, c'est-à-dire dans une 

désorganisation totale; ce n'est pas la même chose que le vague et le vide, d'autant plus qu'il y a déjà 

de l'eau que le souffle de Dieu agite. Qu'est-ce à dire alors? Sans le Dieu des Hébreux, tout va tout 

croche dans le monde, tout est sens dessus dessous; c'est le tohubohu. Il est le seul capable de créer un 

univers organisé où l'être humain pourra naître et se réaliser pleinement. Ce Dieu est attentif à ce qui 

se passe, contrairement aux dieux et déesses qui sont incapables d'organiser le monde; ils subissent 

plutôt les effets d'une désorganisation généralisée. Inutile pour les humains de se tourner vers toutes 

ces divinités; elles sont complètement inefficaces. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

5- La Genèse 1, 3-5 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
3
Dieu dit: «Que la lumière soit» et la lumière fut. 

4
Dieu vit que la lumière était bonne, et Dieu sépara 

la lumière et les ténèbres. 
5
Dieu appela la lumière «jour» et les ténèbres «nuit». Il y eut un soir et il y 

eut un matin: premier jour. 

 

Continuons dans la même veine la réflexion amorcée la dernière fois. 

 

Dieu dit: «Que la lumière soit» et la lumière fut.

 

Dieu vit que la lumière était bonne, et Dieu sépara la 

lumière et les ténèbres. Dieu appela la lumière «jour» et les ténèbres «nuit». 

 

Arrêtons-nous d'abord aux verbes. C'est par sa parole (Dieu dit...) que se réalise son action créatrice. 

Voilà qu’on prête à Dieu la parole, lui qui n’a pas de corps. En prêtant à Dieu la capacité de la 

parole on lui donne tout le pouvoir rattaché à celle-ci. À l’époque de l’écriture de ces textes, la hié

rarchisation de la société était forte; l’autorité du roi, des prêtres, voire du simple chef de famille était 

telle qu’une simple parole demandant l’exécution d’une tâche entraînait automatiquement sa ré

alisation. La parole créait le résultat. Or le résultat que l’on constatait dans l’organisation de l’univers 

expliquait le recours à la parole comme preuve de la source de cette organisation. Créer par la parole 

est donc une marque irréfutable de la puissance de Elohim hébreu, car les autres dieux parlent pour se 

chicaner entre eux et leurs ordres sont souvent défiés.  
 

Ce nouveau Dieu a une parole efficace, en particulier pour les humains, et sa parole est lumière. Dieu 

parle souvent dans la Bible. «Il a parlé par les prophètes» dit-on dans le Credo de 

Nicée/Constantinople, la forme longue du Credo, si on veut. Souvent sa parole est transmise par des 

anges; ce mot vient du grec angélos qui, en passant par le latin angelus (qui ne se souvient pas de 

l'angélus du matin (6 h) du midi et du soir (18 h) qui résonnait dans les clochers de toutes les églises) 

a donné le mot ange en français; l'ange, dans la Bible, c'est surtout le messager, le sens du mot grec 

d'origine. La Parole de Dieu est là pour servir de guide au développement harmonieux des sociétés 

humaines. Et cette Parole prendra chair en Jésus, comme le dit Jean au début de son évangile. 
 

Puis Dieu constate par la vue (vit) que la lumière était bonne; tout ce qu'il a fait est bien fait. La 

conséquence immédiate est que la lumière chasse les ténèbres (Dieu sépara); il y a ainsi l'espace bien 

éclairé et la noirceur. C'est en créant la lumière qu'il permettra à l'être humain de pouvoir se diriger 

sans tomber dans les pièges du mal; la lumière est la Vie et les ténèbres sont la Mort. La Parole de 

Dieu est donc celle qui doit éclairer nos vies, car c'est elle qui fait vivre. 
 

Enfin, il donne un nom (Dieu appela) à la zone éclairée, jour, et un autre, nuit, pour l'obscurité. Par ce 

geste il en devient ainsi le maître, car c'est la conséquence de pouvoir nommer. C'est pour cela qu'on a 

tout avantage à suivre sa Parole pour rester dans la lumière. Notons au passage l'entière liberté qui 

nous est laissée. C'est à nous de choisir l'ombre ou la lumière. D'ailleurs, notre vie oscille entre la 

lumière (le bien) et la noirceur (le mal). 
 

Dieu crée la lumière et non les ténèbres, et c'est bien normal, car on ne crée pas la noirceur. Elle est 

tout simplement l'absence de lumière. Sans l'intervention de Dieu, c'est la noirceur qui englobe toute 



chose. C'est la même chose pour la chaleur et le froid. On ne produit pas le froid, mais seulement la 

chaleur; c'est elle qui chasse le froid. Sans la chaleur il n'y a que le froid. Et le frigo, ne produit-il pas le 

froid, comme le système de climatisation? Eh non! Ces systèmes ne servent qu'à retirer la chaleur. 
 

Sans ce nouveau Dieu, celui du peuple hébreu, c'est la noirceur dans la recherche du chemin du 

développement humain, et ce développement n'intéresse pas les divinités païennes. Elles sont 

égoïstes. Par la création de la lumière, le dieu des Hébreux exprime bien le sens du mot d'origine: 

ciel lumineux. Ce Dieu, non seulement est source de lumière, il est Lumière. Cela explique pourquoi, 

dans l'évangile de Luc, on raconte que Jésus est né en pleine nuit. Il est la lumière incarnée pour 

éclairer nos nuits intérieures.  
 

Voici une autre différence fondamentale. Pour les autres peuples de l'Antiquité, les astres sont des 

divinités. Plus l'astre luit, plus importante est la divinité. Le Dieu des Hébreux détrône toutes ces 

divinités; elles n'ont alors plus rien de divin, les astres prennent leur place naturelle de moyen 

d'éclairage pour dissiper les ténèbres. C'est un pas de plus vers le Dieu unique. 
 

Il y eut un soir et il y eut un matin: premier jour. 
 

Comme le dit la chanson de Stéphane Venne, C'est le début d'un temps nouveau, Jour Un. Ce jour est 

unique; de ce jour découleront les autres étapes de l'ouvrage de Dieu jusqu'à la création des humains. 

C'est donc une invitation qui est lancée, une invitation qui s'adresse d'abord au peuple hébreu pour 

renforcer sa foi en son dieu unique, mais aussi une invitation à l'humanité entière, d'abord aux peuples 

voisins, de laissez tomber les faux dieux, pour venir au sien, car ils ont tout à gagner. Cette invitation 

universelle vaut encore aujourd'hui. 
 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

6- La Genèse 1, 6-13 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
6
Dieu dit: «Qu'il y ait un firmament au milieu des eaux et qu'il sépare les eaux d'avec les eaux» et il en 

fut ainsi. 
7
Dieu fit le firmament, qui sépara les eaux qui sont sous le firmament d'avec les eaux qui sont 

au-dessus du firmament, 
8
et Dieu appela le firmament «ciel». Il y eut un soir et il y eut un matin: 

deuxième jour. 

 

Et l'oeuvre de création continue.  

 

Avez-vous remarqué qu'il n'y a pas de récit de la création des eaux? Elles sont tout simplement là dès le 

début du récit, au deuxième verset: « un souffle de Dieu agitait la surface des eaux.» Mais le verset sept 

parle de deux sources d'eau, les eaux sous le firmament, les eaux qui sont sur terre, et les eaux qui nous 

tombent dessus, la pluie sous toutes ses formes, qui viennent d'en haut. 

 

Nous ne sommes pas «dans la flotte» permanente. Pour cela il faut séparer les eaux par une cloison 

étanche mais qui doit s'ouvrir de temps à autres pour irriguer naturellement les sols. Ainsi, nous avons 

un plafond au-dessus de la tête. Et ce plafond, traduction plus près du texte original, nommé ici 

firmament, permet une séparation nette entre la terre et les ciels (presque toujours au pluriel dans les 

récits de la création pour sous-entendre les sept ciels). 

 

La création de ce plafond a un avantage, celui de marquer une séparation très nette entre Dieu et les 

humains. Dieu ne nous est pas accessible comme instrument à notre service. Nous ne pouvons pas nous 

l'approprier, lui donner des ordres pour qu'il nous obéisse en réalisant nos demandes de faveurs. 

N'oublions pas que nous avons toutes ses faveurs, car il a fait de nous ses enfants, une faveur obtenue 

sans l'avoir demandée. C'est cela l'Heureuse Nouvelle annoncée par Jésus. 

 

Mais ce plafond a un inconvénient majeur. En étant la demeure des dieux, les ciels nous éloignent 

d'eux, surtout que le plus grand des dieux habite au septième ciel, le plus loin de nous. Il faudra donc, 

tout au long du récit de l'histoire du peuple hébreu, faire en sorte de présenter son dieu tout proche des 

êtres humains. Le point culminant de cette proximité sera la présence de Jésus par nous. 

 

C'est ainsi qu'une deuxième étape est franchie pour arriver à l'importante étape du troisième jour. 

 
9
Dieu dit: «Que les eaux qui sont sous le ciel s'amassent en un seul endroit et qu'apparaisse le 

continent» et il en fut ainsi. 
10

Dieu appela le continent «terre» et la masse des eaux «mer», et Dieu vit 

que cela était bon. 
11

Dieu dit: «Que la terre verdisse de verdure: des herbes portant semence et des 

arbres fruitiers donnant sur la terre selon leur espèces des fruits contenant leur semence» et il en fut 

ainsi. 
12

La terre produisit de la verdure: des herbes portant semence selon leur espèce, des arbres 

donnant selon leur espèce des fruits contenant leur semence, et Dieu vit que cela était bon. 
13

Il y eut un 

soir et il y eut un matin: troisième jour. 

 

À première vue ce troisième jour ne semble qu'une simple étape d'un processus de sept jours. Pourtant 

il n'en est rien! Le premier indice: il s'agit du jour trois. Dans la Bible, le chiffre trois symbolise la 

totalité, la complétude et la perfection divines. C'est ce qu'on chante en parlant du «Dieu trois fois 

saint», à la fois un dieu trinitaire et un dieu au summum de la sainteté. Dans les évangiles, on ne 



pouvait pas situer la résurrection ailleurs qu'au troisième jour, car la résurrection de Jésus, c'est 

l'accomplissement parfait et éternel du choisi ou élu de Dieu, Messie en hébreu, Christ en grec. 

 

Comment l’être humain peut-il vivre constamment dans la «flotte»? Ou dans la vase sans fond? 

Comment l’être humain peut-il vivre sans assises solides comme la foi en Dieu? Mais pas n’importe 

lequel? Alors dans un dernier geste (on devrait dire un avant dernier, on le verra plus loin) Dieu crée du 

solide, la terre ferme. Les eaux formeront les espaces limités nommés mer, car c’est le même mot 

hébreu pour mer, lac, étang. La mer, synonyme de mort, étant déjà isolée, elle a beaucoup moins de 

pouvoir bien que toujours dangereuse. Les marins en savent quelque chose!  

 

Ce troisième jour marque aussi une transition importante. Cette journée commence par l'acte de 

séparation des eaux de la terre. S'amorce ensuite un changement dans la «technique» de création et 

voici que Dieu passe le relais en quelque sorte. Il en a assez fait pour que le monde commence à 

tourner par lui-même. C’est la fin d’un dieu créationniste. Ce dont nous devons prendre bonne note. 

 

Alors, que la terre travaille maintenant, qu’elle produise herbe et toute verdure, que chaque plante porte 

sa semence pour que d’elle-même elle se reproduise. Qu’il en soit de même pour tout arbre. Sans qu’il 

n’y paraisse, voilà toute la nourriture nécessaire pour tout être vivant à venir. Dieu se retire de l'action 

directe pour laisser toute la liberté à sa création de poursuivre sur l'élan initial qu'il lui a donné. Il n'est 

pas là pour arrêter ou provoquer la pluie, ni pour enflammer ou éteindre la forêt, ni pour calmer ou 

agiter la mer. Un Dieu libre crée la liberté. 

 

En même temps, c'est est fini des autres divinités qui s'acharnent sur les pauvres humains en créant 

famines, désolations, tremblements de terre. Tous les cultes et sacrifices pour apaiser ces dieux sont 

inutiles; ces derniers n'existent tout simplement pas. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

7- La Genèse 1, 14-23  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
14

Dieu dit:«Qu'il y ait des luminaires au firmament du ciel pour séparer le jour et la nuit; qu'ils servent 

de signes, tant pour les fêtes que pour les jours et les années; 
15

qu'ils soient des luminaires au 

firmament du ciel pour éclairer la terre» et il en fut ainsi. 
16

Dieu fit les deux luminaires majeurs: le 

grand luminaire comme puissance du jour et le petit luminaire comme puissance de la nuit, et les 

étoiles. 
17

Dieu les plaça au firmament du ciel pour éclairer la terre, 
18

pour commander au jour et à la 

nuit, pour séparer la lumière et les ténèbres, et Dieu vit que cela était bon. 
19

Il y eut un soit et il y eut 

un matin: quatrième jour. 

 
20

Dieu dit:« Que les eaux grouillent d'un grouillement d'êtres vivants et que les oiseaux volent au-

dessus de la terre contre le firmament du ciel» et il en fut ainsi. 
21

Dieu créa les grands monstres marins 

et tous les êtres vivants qui glissent: les eaux les firent grouiller selon leur espèce, et toute la gent ailée 

selon son espèce, et Dieu vit que cela était bon. 
22

Dieu les bénit et dit: «Soyez féconds, multipliez, 

emplissez l'eau des mers, et que le oiseaux multiplient sur la terre.» 
23

Il y eut un soir et il y eut un 

matin: cinquième jour. 

 

Que s'est-il passé de si important dans ces deux jours pour que les auteurs rédacteurs y consacrent un si 

long récit? En réalité pas grand-chose. Ils sont malgré cela importants. Une première remarque: des 

répétitions par rapport aux trois jours précédents. Reprenons-les. 

 

Au premier jour, Elohim a créé la lumière, mais sans plus de précision. À cette lumière s'oppose les 

ténèbres. Mais d'où provient cette lumière? Le récit du premier jour ne le dit pas. Comme on l'a vu à ce 

moment-là, la lumière c'est davantage le présence de Elohim auprès de sa création, celui qui met de 

l'ordre dans le chaos. Au quatrième jour, on assiste à la création des astres, des luminaires qui séparent 

le jour et la nuit. On peut constater un changement de perspective, on passe de l'opposition 

lumière/ténèbres, qui concerne le déroulement de la vie intérieure, à celle du jour et de la nuit qui 

constitue le cadre de la vie sur terre. Il faut donc y voir une différence entre le premier jour et le 

quatrième. 

 

La création spécifique des luminaires marque une distinction fondamentale entre le Elohim des 

Hébreux et ceux des autres religions. Pour les premiers, leur Elohim est le seul et unique, il est le 

créateur de tout l'univers, y compris de tous les astres, ces mêmes astres qui sont des dieux pour les 

autres peuples. C'est une manière très directe de les déclasser et de nier leur prétendue nature divine 

que de les ramener à de simples lustres au plafond des ciels, en particulier, le luminaire le plus 

important, le soleil, souvent le dieu principal des religions polythéistes. Voilà un autre exemple qui 

montre qu'on ne peut pas voir le récit de la création comme une description scientifique de ce qui s'est 

passé. 

 

Autre remarque importante, les deux astres qui éclairent le jour, le grand luminaire, et la nuit, le petit 

luminaire, ne sont pas nommés. Quand on ne nomme pas une réalité, on lui enlève de l'importance. On 

peut se demander pourquoi. Sans doute parce que, dans toutes les autres religions ces astres sont des 

divinités, le plus important étant bien entendu le Soleil. Pensons au dieu Râ (ou Rhê) chez les 

Égyptiens, dont on trouve la racine dans le nom du pharaon Ramsès. Quand aux autres astres, ils sont 

regroupés sous le nom d’étoiles, cela comprends aussi les planètes. 



 

Ces astres donc ne sont que des astres et non des dieux. Leur seule utilité est de servir de repères, de 

signes, pour les activités humaines. Ils servent alors à fixer des jours de fêtes, fêtes familiales, fêtes 

pour se réjouir des récoltes, fête aussi pour leur Elohim. Mais pas de fêtes pour un astre en particulier. 

 

Au cinquième jour, c'est la création d'une partie du règne animal. Comme au troisième jour, 

l'intervention de Elohim est indirecte; au troisième jour, il demande à la terre de verdir de verdure. 

Cette fois, il demande aux eaux de grouiller d'un grouillement d'êtres vivants. Ce jour est consacré aux 

êtres marins et aux êtres volants. Ils ont tous été créés en même temps; ce que la science réfute 

aujourd'hui avec la théorie de l'évolution et de la sélection naturelle. Mais l'origine aquatique de toute 

forme de vie animale, présentée au cinquième jour, semble se confirmer scientifiquement. Par contre, la 

vie des oiseaux est postérieure à la naissance de la vie marine. 

 

Et Dieu les laisse aller. Avec les conséquences que l'on connaît maintenant. Les diverses espèces 

évoluent, se transforment, peuvent disparaître et d'autres arriver. Chacun agit, se comporte et évolue 

«selon son espèce».  

 

Et pour Dieu, c'est bien fait. Cela ne veut pas dire que nous pouvons voir dans ce récit la «logique» de 

la création, mais sa liberté. Toute créature vit selon l'élan initial, sans autre intervention divine. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 
 
8- La Genèse 1, 24-26  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 
 
24Dieu dit: «Que la terre produise des êtres vivants selon leur espèce: bestiaux, bestioles, bêtes 
sauvages, selon leur espèce» et il en fut ainsi. 25Dieu fit les bêtes sauvages selon leur espèce, les 
bestiaux selon leur espèce et toutes les bestioles du sol selon leur espèce, et Dieu vit que cela était bon. 
 
26Dieu dit:« Faisons l'homme à notre image, comme notre ressemblance, et qu'ils dominent sur les 
poissons de la mer, les oiseaux du ciel, les bestiaux, toutes les bêtes sauvages et toutes les bestioles qui 
rampent sur la terre.» 
 
Dernière journée de travail! Et bien remplie! Voici l'arrivée de tous les animaux terrestres. C'est la 
dernière étape. De nouveau, la création est indirecte, du moins dans cette première partie de la journée, 
car c'est la terre qui doit produire, en réponse à la volonté de Dieu, comme ce fut le cas pour pour les 
eaux. Ce qui est remarquable aussi, c'est que les animaux sont groupés par espèces au sens très large du 
terme, trois groupes seulement: bestiaux, bestioles et bêtes sauvages. Cela représente tous les animaux 
terrestres. 
 
Les animaux marins et les oiseaux sont déjà là, apparus le jour précédent. On peut remarquer qu'à cette 
époque on semble tout ignorer de l'existence des dinosaures disparus depuis fort longtemps. On voit 
bien qu'il ne s'agit pas d'un traité de zoologie racontant l'apparition et l'évolution du règne animal, pas 
plus que le jour précédent où il est question de la flore. 
 
Il reste maintenant une étape ultime, un être particulier, un animal pas comme les autres, le «glaiseux», 
le «terreux», ou adam en hébreu, mot qui veut dire façonné de terre, comme le résultat du travail du 
potier. Dieu crée le terreux; c'est le premier stade de son évolution. Ce dernier aura la possibilité de se 
développer pour devenir un être humain. À cette étape du récit la traduction par le mot homme est 
source de difficultés importantes, surtout que depuis une cinquantaine d'années il signifie surtout l'être 
humain mâle.  
 

Le terreux, ou l'adam pour prendre le mot d'origine, doit avoir quelque chose de particulier: il est 
appelé à devenir plus qu'une simple espèce animale parmi les autres: «qu'ils dominent...» Ils 
deviendront les intendants responsables de la création. Elohim crée «le» terreux puis il dit: «qu'ils ...» 
Curieux ce pluriel! Cela s'explique par le sens collectif de l'article défini le. Elohim n'a pas créé «le, 
dans le sens d'unique» terreux, mais le terreux, comme l'animal. Il s'agit donc de l'ensemble des terreux. 
 
Avec l'adam, on revient à l'intervention directe de Dieu, avec un détail crucial: de tout ce qui a été créé, 
l'adam est la seule créature dite à l'image de Dieu, comme à sa ressemblance. Le texte original se sert 
de deux mots qu'il peut être utile de conserver, car l'image et la ressemblance ne signifient pas la même 
chose. Être l'image, c'est être une représentation valable et acceptable de ce qu'on représente. Mais en 
même temps, cela ne peut pas être directement ce que cela représente. Être à l'image de Dieu, ce n'est 
pas être Dieu. Mais pour être son image, nous devons lui ressembler. C'est là tout notre travail de 
perfectionnement et de développement. On peut dire ainsi que l'adam est un être en devenir, un être 
perfectible. Ce que le récit n'applique pas aux autres éléments de la création. 
 
C'est ainsi que le terreux, l'adam, prend le relais pour entretenir le travail de création en prenant soin de 
tout ce qui a été créé, du monde physique en passant par la nature pour inclure les autres êtres humains, 



sinon l'adam court à sa perte en tant qu'espèce. Ce que nous voyons malheureusement encore trop 
souvent de nos jours. 
 
Nous devons être prudents avec le verbe dominer. Nous sommes donc au dessus pour dominer, mais 
comme la montagne domine la plaine. Cette domination, accordée par Dieu à l'adam, doit se faire dans 
la même veine que la domination de Dieu, c'est-à-dire une hiérarchie dans la responsabilité. Dominer la 
terre, c'est être le plus haut responsable de sa protection; on est alors bien loin de l'exploitation abusive 
que l'on vit aujourd'hui où cette terre, qui est la maison de toute la création, est mise à mal par 
l'exploitation abusive des diverses ressources: surpêche, déforestation, pollution de toute sorte, 
gaspillage alimentaire, obsolescence programmée des divers objets technologiques, surconsommation 
de vêtements, etc. Pour prendre un mot d’aujourd’hui, l'adam a l’obligation d’être écologiste. Il doit 
éviter tout abus, tout gaspillage. Il doit respecter l’environnement. 
 
Roland Bourdeau 
 
bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 



II- La Genèse 

 

9- La Genèse 1, 27  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
27

Dieu créa l'homme à son image, à l'image de Dieu il le créa, homme et femme il les créa. 

 

Dans ce premier récit de la création (il faut mentionner qu'il est le premier dans la présentation mais le 

deuxième dans le temps), le texte qui décrit l'intervention de Elohim est d'une brièveté surprenante. 

Suivra bientôt le deuxième récit de la création, si différent du premier, preuve de plus, s'il en faut, que 

ce ne sont pas des récits scientifiques sur la naissance et l'évolution de tout l'univers, y compris de 

l'espèce humaine. Ce sont deux perspectives bien différentes pour montrer la vraie nature du Elohim 

des Hébreux par rapport aux autres des diverses religions qui l'entourent. 

 

Dans les journées de création précédentes, Elohim a créé des groupes comme la verdure, c'est-à-dire 

toutes les variétés de plantes et d'arbres, les astres, les étoiles, les planètes, etc., les animaux marins de 

toutes sortes, des animaux terrestres aux multiples variétés, pour enfin créer l'espèce humaine. Or ce 

premier récit ne mentionne que trois caractéristiques pour cette espèce particulière, caractéristiques qui 

lui sont exclusives. 

 

La première doit être très importante puisqu'elle est répétée, mais avec une petite différence. Au verset 

précédent, il était écrit que cet être était à l'image de Dieu, comme sa ressemblance. Maintenant il n'est 

plus question que de l'image. Dans le commentaire précédent nous avons insisté sur la distinction entre 

l'image et la ressemblance. C'était important de le faire à ce moment puisqu'elle disparaît dans la 

deuxième mention. Il faut donc s'en souvenir, car elle implique un engagement de l'adam à se 

développer pour devenir une image de plus en plus ressemblante à Dieu. Cette deuxième mention, avec 

le simple mot image, en constitue alors un rappel important. 

 

Il faut souligner ensuite qu'il ne s'agit pas de la création du premier adam, mais de l'adam, cette espèce 

particulière d'animal terrestre; en un sens il a été créé un peu comme les autres espèces animales, mais 

avec une distinction fondamentale.  

 

Troisièmement, ce terreux a deux variantes, le terreux mâle et le terreux femelle, créés en même temps.  

Ici encore il est trop tôt pour parler de l'homme et de la femme, mots d'aujourd'hui qui traduisent mal 

les mots d'origine. Dans ce récit, adam n'est donc pas le nom propre du premier terreux mâle, mais son 

nom comme espèce, comme on dit l'orignal. Ce terreux, contrairement aux autres espèces animales, a 

ceci de particulier, il est le seul animal qu'on dit créé mâle et femelle et ça, on le mentionne clairement 

dès le départ. Pourtant, c'est évident qu'il en est ainsi pour les autres espèces animales. Pourquoi? 

 

Cette mention vient immédiatement après celle de la création de l'adam à l'image de Dieu. Cela signifie 

que l'adam mâle n'est pas à lui seul à l'image de Dieu, pas plus que l'adam femelle. Pour être à l'image 

de Dieu, il doit être et mâle et femelle, et comme l'adam ne peut être les deux à la fois, il ne pourra être 

à l'image de Dieu que dans la réalisation de la complémentarité des deux genres; ce qui exclut toute 

domination de l'un sur l'autre. Autre point à signaler pour renforcer cette affirmation, c'est la création 

simultanée du mâle et de la femelle; pas de prédominance ni antériorité de l'un par rapport à l'autre. Le 

deuxième récit de la création, qui porte en très grande partie sur l'adam mâle et femelle, qui 

deviendront homme et femme, développe ces deux phases en détail, ce qui donne une perspective bien 

différente. 

 

Cet adam, créé mâle et femelle, est mis en situation; il doit apprendre comment faire pour réaliser le 



plan de Dieu; en retour il a reçu les éléments essentiels pour le faire: un milieu de vie, la nourriture 

nécessaire et l'intelligence pour résoudre les difficultés à venir. Il est créé comme la silhouette de Dieu, 

en gros traits; nous avons donc des airs de famille avec Dieu. Mais ressembler à... ne veut pas dire être 

pareil. Je peux avoir une apparence proche de celle de mon père, mais pour y ressembler, je dois 

m'efforcer d'avoir ses qualités. Nous avons des airs de Dieu; il nous reste à trimer dur pour être son 

portrait «tout craché», ce que nous ne serons jamais. Donc notre terreux, mâle et femelle, doit devenir 

un homme (pris au sens du mot latin d'origine homo, mot qui inclut les deux sexes). 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


I- La Genèse 

 

10- La Genèse 1, 28-31  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
28

Dieu les bénit et leur dit: «Soyez féconds, multipliez, emplissez la terre et soumettez-la; dominez sur 

les poissons de la mer, les oiseaux du ciel et tous les animaux qui rampent sur la terre.» 
29

Dieu dit: «Je 

vous donne toutes les herbes portant semence, qui sont sur toute la surface de la terre, et tous les 

arbres qui ont des fruits portant semence: ce sera votre nourriture. 
30

À toutes les bêtes sauvages, à tous 

les oiseaux du ciel, à tout ce qui rampe sur la terre et qui est animée de vie, je donne pour nourriture 

toute la verdure des plantes» et il en fut ainsi. 
31

Dieu vit tout ce qu'il avait fait: cela était très bon. Il y 

eut un soir et il y eut un matin: sixième jour. 

 

On doit d'abord constater un engagement particulier de Dieu; avant de partir et de lancer les terreux, 

mâle et femelle, pour leur longue histoire, il s'associe à eux. Il les bénit. Quand on voit ce verbe, nous 

vient souvent à l'esprit la bénédiction du prêtre avec le signe de la croix. Il est évident qu'il ne peut pas 

s'agir de cela, car le signe de la croix doit venir après la mort/résurrection de Jésus. Si le verbe français 

bénir vient du latin et signifie dire du bien, ici il ne peut s'agir de cela. Le mot hébreu du texte signifie 

s'engager totalement sur ce qu'on a de plus cher. Dans ce sens, c'est comme quand on dit aujourd'hui: 

«Je le promets sur la tête de ma mère.»   

 

Le premier geste de Dieu est donc de passer un pacte, c'est le sens de bénir, c'est-à-dire un engagement 

personnel total envers l'adam, engagement donné sur ce qu'il a de plus précieux; il lui fait entièrement 

confiance, sans réticence. C'est aussi un engagement sans contrepartie. Peu importe ce que feront 

l'adam mâle et l'adam femelle, cet engagement de Dieu est total et définitif. Les deux parties de la Bible 

se fondent la-dessus. L'Ancien Testament, que l'on appelle à l'occasion le Premier Pacte, trouve son 

fondement ici, bien qu'il sera repris et explicité avec l'histoire d’Abraham et de Moïse.  

 

L'avantage d'insister ici, dès le début de la Genèse, sur ce premier pacte, c'est qu'il concerne toute 

l'espèce qu'on appelle pour l'instant le terreux. Ce pacte est universel, tandis que, avec Moïse, ce pacte 

concerne d'abord le peuple hébreu qui aura tendance à se l'approprier en exclusivité. 

 

La première tâche qui est confié au terreux, c'est d'abord, ce qui est essentiel, de s'assurer que l'espèce 

prospérera et se maintiendra: «Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre.» Trois manières de dire la 

même chose, c'est le trois symbolique du trois fois saint. Personne n'a besoin de dessins pour 

comprendre ce qu'il faut faire pour y arriver! Et rien dans ce passage ne laisse voir que ce doit être 

pénible et encore moins répréhensible. 

 

Par contre il n'est pas dit de faire déborder la terre, de multiplier jusqu'à trop plein. On peut facilement 

comprendre qu'il faut faire assez d'enfants pour assurer la croissance et la survie de l'espèce, mais pas 

au point tel qu'il y en ait trop. Si au début de l'histoire de l'humanité la mortalité infantile était élevée, 

on peut comprendre qu'il faille faire plus d'enfants; maintenant que nous pouvons grandement la 

limiter, il est raisonnable et normal d'exercer un certain contrôle sur la procréation. Cela fait partie de 

l'évolution de l'histoire et par conséquent de la compréhension des premiers écrits de la Bible. Cela fait 

partie aussi du sens du verbe dominer, comme on l'a vu aussi précédemment. 

 

On peut ajouter aussi un petit détail. Cette commande donnée aux terreux de remplir la terre concerne 

l'espèce, ce qui permet à certains individus de se soustraire à cette commande. Il a donc le loisir de le 

faire si, dans sa liberté de jugement, il décide que l'abstention lui convient mieux. 



 

Voyant tout ce qu'il a fait, y compris cela, Dieu vit que cela est très bon. Le superlatif est employé ici 

pour la seule fois et c'est pour toute son œuvre de création, sans exception. 

 

Un autre aspect intrigue: la nourriture. Pour les animaux marins et les oiseaux, il n'en est tout 

simplement pas question. Pour les animaux terrestres, y compris l'adam, la seule nourriture qui leur est 

donnée, semble-t-il, ce sont les plantes et les fruits des arbres. De là à dire que l'adam doit être 

végétarien, il y a un pas qu'il ne faut pas franchir. Au tout début de l'humanité, l'être humain est 

chasseur et cueilleur. Ça, on le savait à cette époque. On savait aussi qu'il y avait des animaux 

carnivores et que la prédation fait partie du cycle ordinaire de beaucoup d'animaux. Il est difficile de 

voir pourquoi il n'est pas fait mention de la chaire animale comme nourriture, d'autant plus que le 

«veau gras» tiendra une place importante pour parler de fêtes, d'abondance et même du banquet céleste. 

Manger de la viande peut être compris dans le verbe dominer, c'est-à-dire dans la saine gestion de la 

création. 

 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

11- La Genèse 2, 1-4a  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
1
Ainsi furent achevés le ciel et la terre, avec toute leur armée. 

2
Au septième jour Dieu avait terminé 

tout l'ouvrage qu'il avait fait et, le septième jour il chôma, après tout l'ouvrage qu'il avait fait. 
3
Dieu 

bénit le septième jour et le sanctifia, car il avait chômé après tout son ouvrage de création. 

 
4a

Telle fut l'histoire du ciel et de la terre, quand ils furent créés. 

 

C'est fait, tout est là, c'est terminé et en plus c'est bien fait, de l'aveu même de Dieu. La création est 

résumée en deux mots: le ciel et la terre. Avec tout ce qui vient avec, tout ce qui meuble le ciel et la 

terre. Il est important de rappeler le début de ce premier récit de la création: « Dieu créa le ciel et la 

terre. Or la terre était vide et vague.»  Voilà donc tout ce qu'il a fait pour que le désordre initial, le tohu 

bohu, soit remplacé par une organisation dont lui seul était capable. Cela est présentée par le mot armée 

qui signifie d'abord toutes les étoiles. Vivement un peu de repos après une telle semaine! 

 

Quand on dit que Dieu a créé le monde en sept jours, ce n'est pas tout à fait exact. En regardant de prêt 

le récit, s'il y a bien sept jours, il n'y en a que six pour le «travail» de création. «Au septième jour, Dieu 

avait terminé tout l'ouvrage.» Que faire de ce septième jour de la semaine, car à cette époque, celle de 

la conception de la Genèse, la semaine de sept jours existait déjà. Elle nous vient de la Mésopotamie, 

avant même la naissance du peuple hébreu. 

 

L'origine probable de la semaine de sept jours serait la division en quatre temps d'un cycle lunaire qui 

dure environ 28 jours. Ce sont les quatre phases de la lune qui culminent avec la pleine lune. Déjà la 

vie en société se rythme avec ce découpage du temps qui comprend la journée (rotation de la terre sur 

elle-même, mais à cette époque on croyait que c'était le soleil qui faisait le tour de la terre) et l'année 

pour un tour complet de la terre autour du soleil que l'on comprenait comme le cycle des quatre saisons. 

La division en mois fut plus pénible à cause du trop grand décalage entre le cycle lunaire de 28 jours et 

le nombre de jours pour le retour du solstice d'été, 365 et quelques heures, ce qui fait un peu plus de 13 

mois par année. C'est à cause de ces trois sources distinctes de mesure du temps que le calendrier est si 

complexe. 

 

Il y avait déjà aussi à cette époque, les jours de travail et les jours de repos. Il n'y a pas si longtemps 

encore, la semaine de travail comptait six jours. Mais on avait déjà compris qu'il fallait du repos tant 

pour les humains que pour le bétail qui était une force de travail importante. Ce n'est donc pas le récit 

de la Genèse qui a inventé le «Jour de repos»; il lui a plutôt donné un sens particulier. Dans cette 

nouvelle façon de voir le monde, comme on l'a vu au début, les Hébreux veulent montrer que leur 

Elohim est unique et, de ce fait, supplante tous les autres Elohim. Si lui-même avait eu besoin de repos 

après six jours de labeur, il devait en être ainsi pour l'être humain. Il n'est donc pas égoïste comme les 

autres Elohim. Ce qu'il demande pour lui, il l'accorde aussi à l'être humain. 

 

On travaillait six jours, mais le dernier devait être chômé, c'est-à-dire sans travail. On a rétabli 

aujourd'hui dans la plupart des traductions de la Bible ce sens d'origine; avant on disait que Dieu s'était 

reposé. Le septième jour donc Dieu chôme, c'est-à-dire ne travaille pas. Bien sûr, il est facile de 

comprendre qu'une journée sans travailler est généralement moins fatigante qu'une journée de labeur, 

surtout à cette époque où une grande partie du travail était manuel. Cette journée sans travail devient 

ainsi assez facilement une journée de repos. 



 

Et ce septième jour est béni, est-il écrit, ce qui veut dire qu'il est essentiel, car on ne peut pas travailler 

sans arrêt. Une pause hebdomadaire est nécessaire. En outre, le travail de création devait aussi avoir 

une fin. Il ne pouvait donc pas durer sept jours, puisque la pratique du sabbat était déjà en place au 

moment de l'écriture du récit et cela venait montrer unr fois de plus que le Elohim des Hébreux se 

distinguait des autres. Ce repos est nécessaire pour l'être humain. Et Jésus dira pour bien le préciser: 

«La sabbat est fait pour l'homme et non l'homme pour le sabbat.» Le «jour du sabbat», dit en latin, a 

donne le mot samedi, dernier jour de la semaine.  

 

«Telle fut l'histoire...» Contrairement à toutes les divinités des religions polythéistes qui interviennent 

sans cesse pour chambouler le déroulement de la vie sur terre, le Elohim des Hébreux se retire et laisse 

aller sa création sous la supervision de l'être humain à qui il a laissé le soin de la préserver.  

 

Au tout début de notre analyse, nous avons parlé du «Jour un», soit le début de la présentation de la foi 

du peuple hébreu, foi en un Elohim totalement différent des Elohim des peuples voisins. «Telle fut 

l'histoire...», l'histoire de la foi. On pourrait transposer un passage de la prière eucharistique en disant: 

«elle est grande la foi des Hébreux...» Et elle propose une nouvelle façon de voir la place de Dieu dans 

la vie de chaque personne, tant à cette époque qu'aujourd'hui. C'est donc le vrai début de la relation 

unique d'un Dieu qui se veut proche des humains. 

 

Et oublions une fois pour toute un prétendu récit scientifique racontant les débuts de l'univers et de son 

évolution. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

12- La Genèse 2, 4b-7  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
4b

Au temps où Yahvé Dieu fit la terre et le ciel, 
5
il n'y avait encore aucun arbuste des champs sur la 

terre et aucune herbe des champs n'avait encore poussé, car Yahvé Dieu n'avait pas fait pleuvoir sur la 

terre et il n'y avait pas d'homme pour cultiver le sol. 
6
Toutefois, un flot montait de la terre et arrosait 

toute la surface du sol. 
7
Alors Yahvé Dieu modela l'homme avec la glaise du sol, il insuffla dans ses 

narines une haleine de vie et l'homme devint un être vivant. 

 

Nous abordons maintenant le deuxième récit de la création. 

 

Rappelons d'abord que le premier récit que nous venons de voir est en réalité postérieur au deuxième 

récit que nous allons regarder. On peut aussi poser la question à savoir pourquoi deux récits de la 

création, surtout qu'ils ne concordent pas sur de nombreux points. Il ne faut pas perdre de vue que le 

peuple hébreu n'est pas un bloc uniforme; il est composé de diverses tribus et que son histoire en tient 

compte. 
 

Il faut chercher les différences aussi du côté de la perspective envisagée et surtout du besoin de 

conserver les diverses approches. Autrement dit, si la fable est différente, le sens profond va dans le 

même sens. Deux histoires, deux objectifs différents dans l'enseignement du même Dieu. 
 

Une deuxième remarque: dans le premier récit qu'on vient de voir, la création de l'adam tient en une 

toute petite phrase. Dans le deuxième récit que nous abordons maintenant, c'est tout le contraire. Tout 

le récit de la création tient en quelques phrases et celui de la création de l'être humain occupe toute la 

place. Cela va donner une vision différente et complémentaire aux récits de la création. C'est un aspect 

trop souvent négligé qui, de surcroit, montre que ces histoires ne peuvent pas être prises au pied de la 

lettre. Nous ne le répéterons jamais assez, la Bible n'est pas un livre de science physique mais de 

science religieuse, pas un livre pour savoir mais pour croire. 
 

Dans le deuxième récit, il n'est plus question de sept jours pour la création, mais d'un temps 

indéterminé, qu'on peut supposer assez long: «Au temps où Adonaï-Elohim fit la terre et les ciels...», 

comme on dirait: «Au moment de la découverte des Amériques...» Seules deux étapes sont 

mentionnées. Il y a eu la création de la terre et des ciels, mais il n'y a pas encore de pluie pour que la 

terre produise plantes et arbres, ni le terreux pour s'occuper d'elle. Jamais il n'est fait mention de la 

création du règne animal. 
 

Pas de pluie encore; pourtant voilà que de la terre monte une vapeur qui va permettre au sol de produire 

du fruit, étape nécessaire pour produire et entretenir la vie. C'est la mise en place du contexte du 

deuxième récit. Les premières grandes civilisations ont émergé dans un milieu aride, entourées de 

nombreux déserts. Tous ces gens connaissent l'importance de l'eau pour abreuver les animaux et nourrir 

toute la végétation. 

 

Après la pluie vient le terreux. Mais pourquoi ce terreux? Pour cultiver le sol, une façon de dire pour 

s'occuper de la création. Mais aussi pour s'occuper de lui-même, car il est présenté comme la finalité de 

la création. Ce terreux aura à se développer pour devenir l'être humain. Il est là pour s'occuper de la 

création, non pas pour servir le dieu hébreu. Cela le démarque fondamentalement des dieux des autres 

religions. 

 



C'est à partir de la poussière du sol que Adonaï-Elohim va façonner le terreux. Contrairement à ce qui 

se passe dans les autres religions de l'époque, ce n'est pas dans un moule que sera fabriqué l'être 

humain, en série pour devenir les esclaves des dieux, mais c'est dans les mains mêmes d'Adonaï-

Elohim qu’il sera formé. De plus il recevra de son créateur le souffle de vie. Cette vie physique 

comprend aussi la vie intellectuelle et spirituelle. Un être doué d'intelligence. En fait, il est créé terreux 

pour devenir homme au sens originel du mot, être humain.  

 

Avec ce deuxième récit, nous passons doucement, sans trop savoir exactement où dans le texte, du 

terreux comme espèce à un terreux en particulier, ce que nous ne trouvons pas dans le premier récit de 

la création où il n'est question que de l'espèce terreux. Il n'y avait personne pour cultiver la terre et il est 

évident qu'une seule personne ne peut suffire pour le faire. Pour l'instant, il s'agit encore de l'espèce dite 

terreux. 

 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

13- La Genèse 2, 8-15  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
8
Yahvé Dieu planta un jardin en Eden, à l'orient, et il y mit l'homme qu'il avait modelé. 

9
Yahvé Dieu fit 

pousser du sol toute espèce d'arbres séduisants à voir et bons à manger, et l'arbre de vie au milieu du 

jardin, et l'arbre de la connaissance du bien et du mal. 

 
10

Un fleuve sortait d'Éden pour arroser le jardin et de là il se divisait pour former quatre bras. 
11

Le 

premier s'appelle le Pishôn: il contourne tout le pays de Havila, où il y a l'or; 
12

l'or de ce pays est pur 

et là se trouvent le bdellium et la pierre de cornaline. 

 
13

Le deuxième fleuve s'appelle le Gihôn: il contourne tout le pays de Kush. 
14

Le troisième fleuve 

s'appelle le Tigre: il coule à l'orient d'Assur. Le quatrième fleuve est l'Euphrate. 
15

Yahvé Dieu prit 

l'homme et l'établit dans le jardin d'Éden pour le cultiver et le garder. 

 

Regardons d'abord la configuration de l'espace pour toute la création. Les sept ciels où logent tous les 

astres et les luminaires, le plafond qui les sépare de ta terre qu'on appelle firmament, sous ce 

firmament, le ciel des oiseaux, la terre ferme pour les animaux terrestres (bestiaux, bestioles bêtes 

sauvages), les mers pour tous les animaux marins, le sous-sol qui comprend les enfers ou séjour des 

morts et l'enfer ou lieu de punition éternelle. Mais aucune séparation géographique de l'espace sur terre. 

 

Voilà que maintenant, pour le terreux, Adonaï-Elohim crée un espace bien délimité, un jardin en Éden. 

Quelques questions se posent. Qu'est-ce donc que ce jardin? Où cela peut-il bien être? À quoi et à qui 

sert-il? 
 

Premier glissement de sens. Nous passons de l'espèce terreux à un terreux placé dans un jardin conçu 

pour lui. Pourtant, on ne sait rien d'autre que ce terreux, cet adam, est un être vivant animé d'un souffle 

venu d'Adonaï-Elohim; il n'est ni mâle ni femelle, du moins pour l'instant.  

 

C'est un jardin que Dieu crée pour y placer l'adam, en suivant de près le texte original en hébreu. C'est 

lors de la traduction en grec (la Bible qu'on appelle la Septante) que le mot paradis, issu de la tradition 

perse, est apparu. Mais un jardin, c'est un espace clos, bien délimité.  

 

Où se trouve cet Éden? Commençons par traduire ce mot: Délices. Oui, un jardin en Délices (au pays 

qui s'appelle Délices). Et voilà que ce jardin prend un sens particulier; c'est un jardin tout prêt pour 

accueillir l'adam puisqu'il donne déjà des fruits. Cela révèle toute l'attention que le Dieu des Hébreux 

accorde à sa créature animée de son souffle même. Ce lieu se trouve à l'Orient, à l'Est, façon de dire 

que ce lieu est loin et inaccessible aux humains de l'époque. L'Orient, c'est le lieu d'origine de ce qui est 

mystérieux et fantastique, le lieu d'où émanent les bontés de Dieu. C'est dans cette tradition que 

l'évangéliste Matthieu fait venir ses mages de l'Orient.  

 

Ce jardin est plein d'arbres, désirables à voir et bons à manger. Pourtant deux se distinguent. D'abord le 

premier, dit l'arbre de vie, situé au beau milieu du jardin, et un autre, celui de la connaissance du bien et 

du mal placé quelque part dans le jardin. Nous assistons à la mise en place du drame qui s'en vient 

qu'on peut résumer ainsi. L'adam, fraîchement créé, a besoin d'un petit cocon pour commencer sa vie, 

son apprentissage de base. C'est une expérience universelle et si ancienne. Dès sa naissance, l'enfant a 

besoin d'un milieu protecteur, sécuritaire et nourricier pour se développer et atteindre l'âge adulte. C'est 



ce qui va se passer ici. Mais on sait déjà que l'apprentissage pour devenir adulte est long, périlleux et 

difficile. C'est ce qui s'en vient avec la suite du récit. 

 

Une longue description de l'endroit où se trouve le lieu dit les Délices (l'Éden) sépare deux éléments 

forts de cette partie. Pourquoi décrire avec tant de précision cette localisation géographique surtout 

qu'elle est impossible, car ce prétendu fleuve qui part du pays Éden pour se diviser en quatre fleuves 

dont deux seraient en Afrique et deux, ceux-là mieux connus, en Orient? Surtout que le Tigre et 

l'Euphrate n'ont même pas la même source! 

 

Le fleuve passe par le jardin pour l'arroser; mais il ne s'arrête pas là; il va arroser tout le monde connu 

de l'époque. Ce jardin, créé par Dieu pour former l'être humain, devient ainsi la source universelle pour 

alimenter l'humanité entière. Et voilà que le Dieu des Hébreux se présente comme le Dieu universel. Il 

se sert du peuple hébreux comme moyen de rejoindre tous les humains; il n'appartient donc pas en 

exclusivité aux Hébreux. N'aurions-nous pas à nous poser cette question? Le Dieu des chrétiens n'est-il 

pas aussi le Dieu de l'humanité entière! 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

14- La Genèse 2, 16-17  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
16

Et Yahvé Dieu fit à l'homme ce commandement: «Tu peux manger de tous les arbres du jardin. 
17

Mais de l'arbre de la connaissance du bien et du mal tu ne mangeras pas, car le jour où tu en 

mangeras tu mourras.» 

 

Nous assistons maintenant à la mise en place des éléments cruciaux du drame qui s'en vient. Cela 

commence par un ordre à deux volets, l'un positif et l'autre négatif. L'adam peut se nourrir de tous les 

arbres, sauf un. Tous les arbres? Surprenant! N'y a-t-il pas au centre de ce jardin l'arbre de Vie? Le 

centre du jardin, c'est pourtant l'endroit le plus facile à trouver, et pourquoi cet arbre ne serait-il pas le 

seul, puisque c'est l'arbre de vie? 

 

C'est qu'au plan de la nourriture il y a l'essentiel et le complémentaire. L'essentiel, c'est la vie 

spirituelle, elle doit être au centre de la vie humaine, puis il y a le complémentaire, mais très important, 

la vie physique. Cette vie spirituelle, c'est le développement de toute l'humanité possible en chacun de 

tout être humain. Quant à la vie du corps, l'humain doit aussi apprendre à la développer par de saines 

habitudes de vie. Dieu assure ainsi toute le vie, à tous les niveaux, en offrant ce qui est nécessaire, mais 

en laissant toute liberté à l'adam de faire les bons choix. Tout cela est fourni gratuitement. L'adam n'a 

qu'à se servir. À l'opposé, un seul arbre est mortel, celui de la connaissance du bien et du mal. 

 

Où est-il celui-là? Partout dans le jardin; un peu plus loin dans le récit on dira qu'il est lui aussi au 

centre, mais pas nécessairement le même centre. Ce peut être n'importe quel arbre, car rien ne le 

distingue des autres. Comment et pourquoi ne pas y toucher? Et surtout pourquoi obéir? 

 

La connaissance du bien et du mal, c'est la connaissance totale, absolue, qui appartient en exclusivité à 

Dieu. Nous ne pouvons avoir qu'une connaissance partielle des choses, et espérer tout connaître est une 

illusion. Nous avons aussi tout à apprendre, car nous sommes en perpétuelle formation. C'est pour cela 

qu'il faut faire confiance à Dieu. Cette interdiction n'est pas une punition, c'est simplement une mise en 

garde. Nous retrouvons une histoire comparable avec le mythe de la «boîte de Pandore», cette déesse 

grecque qui reçut de Zeus, le père des dieux, un cadeau, une boîte avec l'interdiction de l'ouvrir. 

Promise à un autre dieu, elle ne résista pas à l'envie d'ouvrir la fameuse boîte une fois rendue à 

destination. Alors s'échappèrent de la boîte toutes les misères humaines, la vieillesse, la folie, l'orgueil, 

la maladie, la misère, etc.  

 

Un autre exemple, plus près de nous. Que font les parents quand ils éduquent leurs enfants? Selon l'âge 

et les circonstances, il y a des choses permises et d'autres interdites. On permet à l'enfant de jouer avec 

tous les jouets qu'on leur donne, mais il est interdit de prendre les couteaux, les produits d'entretien, etc. 

Et bien sûr il y a des risques graves pour l'enfant désobéissant. Mais l'enfant est en formation, il 

apprend à devenir adulte, à comprendre, en partie, ce qui est bien et ce qui est mal. Pourtant, il doit 

apprendre qu'il y aura toujours des interdits infranchissables. On ne tue pas pour obtenir un bien qui ne 

nous appartient pas. Et la peine est sévère. Encore aujourd'hui, dans certains pays, c'est la peine de mort 

qui punit ce geste. 

 

Dieu dit donc à l'humain en devenir: «Voici ce qui est permis et ce qui ne l'est pas.» Mais tu devras 

découvrir par toi-même, par ton jugement, ce que tu dois faire à chaque jour de ta vie. C'est une 

définition de la liberté. La liberté, ce n'est pas la possibilité de faire tout ce qui nous passe par la tête, 



mais celle de faire le bien. Choisir le bien et non le mal, voilà la recette de l'épanouissement humain, la 

recette du bonheur. Pour faire les bons choix, nous avons les commandements de Dieu qui s'impriment 

lentement dans notre formation d'être humain par la conscience qui se développe en nous. 

 

Mais parler de commandements, c'est prendre un terme dont le sens doit être précisé. Pour cela il faut 

prendre le mot utilisé dans le texte de l'Exode qui présente ce qu'on appelle les dix commandements, 

dont la traduction la plus courante est les Dix Paroles, comme quand on parle de parole de sagesse.  On 

peut dire qu'il s'agit de recommandations venant de l'auteur même de l'humanité, de celui qui sait ce 

qu'il faut faire et ne pas faire pour devenir humain au maximum. 

 

Désobéir, c'est la mort, non pas la mort physique, mais la mort morale, la mort de notre humanité 

individuelle. N'oublions pas que la désobéissance est un acte volontaire, délibéré; elle relève de la 

liberté individuelle. Je désobéis quand je sais que je désobéis. C'est là le domaine complexe de la 

conscience. 

 

L'être humain a besoin du Jardin pour se former en tant qu'être humain, mais il devra le quitter pour se 

réaliser. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

15- La Genèse 2, 18-20  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
18

Yahvé Dieu dit: «Il n'est pas bon que l'homme soit seul. Il faut que je lui fasse une aide qui lui soit 

assortie.» 
19

Yahvé Dieu modela encore du sol toutes les bêtes sauvages et tous les oiseaux du ciel, et il 

les amena à l'homme pour voir comment celui-ci les appellerait: chacun devait porter le nom que 

l'homme lui aurait donné. 
20

L'homme donna des noms à tous les bestiaux, aux oiseaux du ciel et à 

toutes les bêtes sauvages, mais pour un homme, il ne trouva pas l'aide qui lui fût assortie. 

 

Derniers éléments de la mise en scène, étape complexe et cruciale, avant de passer au drame manigancé 

par le serpent. Résumons brièvement les derniers événements à partir de la création de l'adam pour 

suivre l'évolution de ce dernier. Il est facile d'y voir la création d'une espèce qui sera bien différente des 

autres à venir, car dans ce deuxième récit, les animaux viennent après lui. Ce terreux, ce glaiseux ou cet 

adam, c'est la même chose, est un être unisexe, ou peut-être mieux sans sexe, à ce stade-ci. Il vient de 

recevoir le souffle de vie de la part de Dieu; c'est maintenant un être en devenir, en devenir humain. 

 

En l'établissant dans le jardin du pays Éden, Dieu en fait un être unique, le spécimen de base, le 

prototype; cela ne veut pas dire qu'il en a créé qu'un seul. Il serait plus juste de dire que Dieu crée ce 

qui fait le caractère unique de tout être humain, sa spécificité si on peut dire. Mais ce prototype est 

incomplet; il manque, semble-t-il quelque chose de très important, car la situation actuelle n'est pas 

qualifiée de bonne, contrairement à ce qui s'est passé dans le premier récit où chaque jour Elohim 

constatait que ce qu'il avait fait était bien. 

 

Il n'est pas bon que l'adam soit seul. Pourquoi? Il n'est pas autosuffisant, et ce, à tout point de vue; c'est 

comme ça qu'il a été créé. Il a besoin d'une aide qui lui soit assortie. Voilà les deux mots clés: aide 

assortie. Il est évident qu'il a besoin d'aide. Comment peut-il, seul, s'occuper de toute la terre, non 

seulement le jardin en Éden, mais de la terre entière. Alors, «c'est parti» pour l'aide! On voir apparaître 

tout le règne animal, bestiaux, bêtes sauvages et oiseaux; mais il n'y est pas question de la faune 

marine. Adonaï-Elohim présente toute cette faune à l'adam. Ce dernier donne un nom à chaque espèce, 

ce qui veut dire qu'il les reçoit et en prend possession. Et c'est réussi pour l'aide physique. À l'époque 

de la formation de ce récit, il y avait belle lurette que l'être humain se servait de la force animale pour 

travailler. 

 

Mais la réussite n'est pas complète, un demi-succès, ou demi-échec, c'est comme on veut, car cette aide 

n'est pas assortie. Que faut-il de plus pour atteindre cet objectif? C'est bien beau l'aide physique, mais 

ce serait oublier toute la formation et le développement de sa nature spécifique. L'être humain ne peut 

pas se développer sans l'aide ou la présence d'autres êtres humains, il n'est pas un être qui peut 

s'épanouir dans la solitude totale. Il faut quelque chose de semblable mais de pas pareil. Semblable, 

c'est un être en devenir comme l'adam, qui doit se former et se développer. Mais pas pareil; l'adam n'a 

pas besoin d'un clone. Ce doit être une différence qui n'empêche pas une égalité totale. C'est ce que 

l'adam n'a pas trouvé dans toute la faune qu'Adonaï-Elohim lui a présentée. 

 

C'est dans les versets suivants du deuxième récit que nous passerons définitivement de l'espèce 

«terreux ou glaiseux» à l'espèce humaine, mais aussi du terreux sans distinction de sexe, au mâle et à la 

femelle. Nous aurons alors à utiliser le mot homme qui nous causera bien des maux de tête, car nous 

avons perdu, dans le passage du latin au français un mot bien utile qui formait une trilogie, le mot pour 

l'être humain mâle, le mot vir. Les deux autres mots latins de cette trilogie sont homo pour signifier 



toute l'espèce sans distinction de sexe et le mot femina pour signifier la femme. Cela explique aussi, 

pour nos réflexions, le recours aux mots mâle et femelle dont on se sert habituellement pour les 

animaux et qui ne doivent pas être pris dans un sens péjoratif. 

 

Or la disparition du mot vir, qui ne subsiste plus que dans les mots viril et virilité et quelques autres 

dérivés moins fréquents, a fait en sorte que le mot homme désigne à la fois le sexe masculin ou toute 

l'espèce humaine, le contexte permettant généralement de voir assez clairement la différence. Mais à 

causes entre autres des règles grammaticales (l'évolution très complexe permet de les comprendre), 

dont le fameux masculin l'emporte sur le féminin, et en particulier dans le contexte historique actuel où 

une forte majorité rejette l'idée que le mot homme puisse avoir le sens générique, cela a fait en sorte 

que l'on associe maintenant le mot homme au sexe masculin exclusivement, nous privant ainsi d'un mot 

générique pour désigner toute l'espèce humaine. Il y aurait tout un ouvrage à écrire sur la question; 

nous la laisserons de côté puisque cela nous entraînerait hors de notre propos. Contentons-nous de ceci 

pour le contexte de ces commentaires: l'expression être humain désignera toute l'espèce sans distinction 

de sexe, le mot homme représentera le sexe masculin (à quelques exceptions près que le contexte 

permettra de voir) et le mot femme, le sexe féminin. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

16- La Genèse 2, 21-24  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
21

Alors Yahvé Dieu fit tomber une torpeur sur l'homme, qui s'endormit. Il prit une de ses côtes et 

referma la chair à sa place. 
22

Puis de la côte qu'il avait tirée de l'homme, Yahvé Dieu façonna une 

femme et l'amena à l'homme. 

 
23

Alors celui-ci s'écria: «Pour le coup, c'est l'os de mes os et la chair de ma chair! Celle-ci sera 

appelée femme, car elle fut tirée de l'homme, celle-ci!»
24

C'est pourquoi l'homme quitte son père et sa 

mère et s'attache à sa femme, et ils deviendront une seule chair. 

 

Nous avons vu dans le premier récit de la création que Elohim a créé l'adam mâle et femelle d'un seul 

coup. Dans ce deuxième récit il s'agit maintenant d'un processus en deux étapes. La question à ne pas 

poser est de savoir lequel des deux récits est le vrai. Ils sont faux tous les deux, car cela ne s'est pas 

passé ainsi, c'est ce que nous révèle la science. Pourtant ils sont vrais tous les deux au plan de la foi, car 

il s'agit de deux perspectives didactiques, si on peut prendre ce mot contemporain. Dans le deuxième 

récit, c'est la vue du Créateur qui est détaillée et précisée. Il est donc riche d'enseignement.  

 

Il n'est pas bon que l'homme soit seul, du texte précédent, représente encore le terreux, sans distinction 

de sexe. Puis de la côte qu'il avait tirée de l'homme, Yahvé Dieu façonna une femme et l'amena à 

l'homme. Voici qu'apparaît la femme, ce qui fait que, par simple déduction et sans que ce soit dit, 

l'adam est devenu mâle. Mais le plus important reste à venir, car pour l'instant, l'adam n'en a pas encore 

pris conscience. Autre détail significatif: c'est à partir d'une côte de l'adam que Dieu façonne l'aide qu'il 

espère assortie. 

 

On ne sait pas pourquoi l'adam aurait pu s'écrier ainsi, car pour cela il aurait dû être conscient de 

l'opération chirurgicale qui lui a fait perdre une côte. Chaque fois qu'on se pose une question relevant 

de l'historicité du récit, nous tombons dans l'absurde. Faut-il encore rappeler que nous ne lisons pas un 

livre racontant l'épopée humaine ou un livre d'anatomie, mais un style de récit à valeur symbolique.  

 

Si la traduction du mot hébreu d'origine par le mot français côte est la plus fréquente, il pourrait aussi 

être traduit par côté, ce qui peut révéler une proximité encore plus grande entre les deux créatures. C'est 

un autre moi, mais différent! Mais peu importe le sens retenu, de la matière première de la première 

créature, Dieu tire la deuxième. Ce qui revient à dire que de la même matière, il a créé en deux étapes 

des êtres de même nature et égaux. C'est à l'adam mâle que revient le privilège de nommer cette 

nouvelle créature, car il y a une antériorité dans les étapes, mais égalité de l'état, car il ne faut pas 

perdre de vue l'égalité entre les deux êtres. C'est ce que va démontrer ce cri de l'adam qui se reconnaît 

mâle en nommant sa vis-à-vis femme. 

 

Là encore nous souffrons d'une insuffisance du français pour montrer la très grande proximité de ces 

deux êtres. Servons-nous de l'anglais pour commencer. Au mot homme correspond le mot man et au 

mot femme, celui de woman. On y voit facilement la même racine, le deuxième mot dérivant du 

premier. 

 

Celle-ci sera appelée femme, car elle fut tirée de l'homme. Revenons maintenant aux mots hébreux. 

L'adam dit: « elle sera appelée isha, car elle fut tirée de ish.» À ce stade nous avons les trois mots 

nécessaires pour parler de l'être humain, créé mâle et femelle. Voilà le cri nécessaire pour la prise de 



conscience de l'adam, la distinction en deux sexes. Nous sommes bien loin du premier récit de la 

création où Elohim a créé l'être humain en le créant directement mâle et femelle. Et tout ce qui suivra 

dans l'histoire est propre au deuxième récit. On assistera à une présentation détaillée des 

caractéristiques de la vie de l'être humain (adam), être humain homme (ish) et femme (isha). 

 

C'est pourquoi l'homme quitte son père et sa mère et s'attache à sa femme, et ils deviendront une seule 

chair. Voici une autre phrase qui semble banale mais qui en dit long. Dans toutes les sociétés de 

l'époque, ce n'est pas comme cela que ça se passe. La femme quitte son père et sa mère pour aller vivre 

dans la famille de son mari. Mais voilà que l'homme aussi doit quitter son père et sa mère. Quelle est 

donc cette nouveauté? Il ne s'agit pas d'une critique de la vie sociale de l'époque mais un symbole de la 

complémentarité de l'homme et de la femme et de l'évolution de la personne vers le développement de 

tout son être. Les deux ont besoin l'un de l'autre. 

 

C'est cela une aide assortie, une personne, une femme, placée à côté de l'homme, en constant contact 

l'un avec l'autre, une sorte d'émule pour l'avancement de chaque personne. Pas de domination, pas de 

supériorité puisqu'il doivent devenir une seule chair. Il ne s'agit pas d'une fusion corporelle, mais un 

travail d'équipe qui commence, avec les hauts et les bas que comporte toute relation humaine, si intime 

soit-elle. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

17- La Genèse 2, 25  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
25

Or tous les deux étaient nus, l'homme et sa femme, et ils n'avaient pas honte l'un devant l'autre. 

 

Que vient faire ici la nudité? En quoi est-ce important de préciser que l'homme et la femme sont nus 

l'un devant l'autre; on se souvient que cette question n'était pas soulevée dans le premier récit! Nous 

avons affaire à diverses formes de nudité. La première nudité est celle de la naissance. Un bébé ne vient 

pas au monde tout habillé, on le sait bien. C'est cette nudité naturelle qui est d'abord présentée. 

L'homme et la femme viennent d'être créés; ils sont comme des bébés naissants. Ignorants tout, ils 

auront à apprendre l'un de l'autre. Il n'y a pas de honte à y avoir. Mais l'apprentissage ne se fera pas 

sans heurts, car ils ne pourront pas être toujours d'accord. Chaque être humain a sa personnalité propre 

et ses aspirations particulières.  

 

Ils sont aussi présentés à l'âge adulte, et même à ce stade, la nudité ne les gêne pas. Leur différence de 

sexe n'est pas une source de discorde ou de convoitise. Mais ça, c'est l'idéal. Dans la vraie vie il en va 

tout autrement; et ça s'envient... 

 

Ils sont nus aussi car ils n'ont rien à se cacher. Ils sont là l'un pour l'autre, car, ne l'oublions pas, si la 

femme est l'aide assortie, c'est que l'homme lui convient aussi. Pour réussir leur entreprise de 

développement, ils ne doivent rien se cacher. Or la nudité demande de la confiance. On ne peut être 

vulnérable que nu.  

 

Cette présentation de la création décrit la nature humaine. C'est le monde idéal, l'objectif à atteindre. 

Mais la suite du récit va montrer que cette perfection n'est pas accessible; c'est un guide pour le 

développement; mais il y aura des erreurs de parcours; cela aussi fait partie de la nature humaine, de 

l'aventure humaine pourrait-on dire. 

 

Terminons par une conclusion partielle, car l'histoire n'est pas finie. Soulignons rapidement quelques 

erreurs de la théorie créationniste. Elles viennent du fait qu'on a fait de deux récits très différents qui 

ont des objectifs différents un seul récit qui devient incohérent. Sept jours dans le premier récit, aucune 

mesure du temps dans le deuxième. Formation des luminaires dans le premier, aucune mention dans le 

deuxième, sans parler de l'absence des sept ciels. La création de tous les animaux avant l'adam dans le 

premier, l'adam vient en premier dans le deuxième récit. La création simultanée de l'homme et de la 

femme dans le premier récit. Dans le deuxième Adonaï-Elohim commence par l'adam avant de le 

séparer en deux et créer, à partir de ce dernier, la femme.  

 

Cela nous ramène à la question de la véracité des récits de la Bible. On ne répétera jamais assez qu'il 

s'agit d'un livre qui présente, pour l'Ancien Testament, la foi juive, ses fondement, ses différences 

fondamentales par rapport aux autres religions qui lui sont contemporaines. Pour raconter tout cela on 

se sert d'un style littéraire du genre de l'analogie, de la parabole. Pensons toujours à l'exemple des 

fables de La Fontaine, fausses au plan de la zoologie, vraies pour décrire les principaux travers 

humains. 

 

On peut dire aussi que le déroulement de ce deuxième récit nous présente l'être humain comme un être 

en devenir, un être qui doit chercher à se développer au maximum, sans atteindre la perfection du 

développement. Il a été créé pour se développer non pas comme l'animal en étant dépendant de son 



instinct, mais en cherchant ses repères, en toute liberté. Or la liberté suppose des choix, choix qui 

doivent se fonder sur la réflexion, la délibération intérieure, et la possibilité de faire le mauvais choix. 

Nous n'avons pas été créés parfaits; c'est un fait. Inutile de chercher pourquoi, car cette question restera 

toujours sans réponse. Notre vie est un long processus de formation, fait de choix tantôt heureux, tantôt 

malheureux.  

 

C'est ce que la suite du récit va nous montrer. Nous allons maintenant nous plonger dans une tranche de 

vie au jardin du pays Éden qui va nous montrer les difficultés inhérentes au développement de l'être 

humain, être qui a besoin des autres, en particulier de l'autre pour devenir le plus humain possible.  

 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

18- La Genèse 3, 1-7  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
1
Le serpent était le plus rusé de tous les animaux des champs que Yahvé Dieu avait faits. Il dit à la 

femme:«Alors, Dieu a dit: Vous ne mangerez pas de tous les arbres du jardin?» 

 

L'arrivée en scène de ce nouveau personnage qu'est le serpent marque un tournant décisif dans cette 

histoire. Nous pouvons tirer trois éléments fondamentaux de ce premier verset: le serpent est le plus 

rusé des animaux, il a été créé par Yahvé Dieu et il parle.  

 

Nous devons commencer par la symbolique du serpent, elle est essentielle. Pourquoi donc un serpent? 

La réponse se trouve dans la place qu'il occupe dans les civilisations qui entourent le peuple hébreu. 

Retenons à titre d'exemple sa place dans la civilisation égyptienne, celle qui nous est la plus familière; 

ce serait trop long de faire le détour par les civilisations babylonienne, sumérienne, assyrienne, etc.  

 

Dans la civilisation égyptienne, le serpent représente tantôt le mal, tantôt la protection. On le retrouve 

sur le devant de la coiffe des pharaons. Ces civilisations ont affublé le serpent de plusieurs valeurs. 

C'est un animal à la capacité de camouflage extraordinaire, ses déplacements sont on ne peut plus 

discrets, mais surtout, ce qui intriguait ces peuples, c'est la mue du serpent. Pour grandir, le serpent doit 

changer de peau, car elle, elle ne grandit pas. Cette mue est considérée comme une nouvelle naissance 

et crée le mythe de l'immortalité; on croyait le serpent vivre une mue perpétuelle, sauf bien entendu 

quand on réussissait à le tuer. Le serpent est donc intimement lié aux relations entre humains et les 

dieux, et c'est le rôle qu'il joue dans ce récit de la Genèse. 

 

Le serpent est rusé, lit-on. Quiconque a vu un serpent se préparer à attraper une proie voit les images de 

sa capacité à rester complètement immobile, seule sa langue fourchue qui sort rapidement pour flairer 

la présence de sa proie. On connaît aussi sa capacité de frapper comme l'éclair et, bien sûr, pour de 

nombreuses espèces, en particulier dans les régions du Moyen Orient, son venin mortel.  

 

Pourtant, il a été créé par Yahvé Dieu, et toute son œuvre de création, Adonaï-Elohim, comme on le 

nommait au début de ce récit de la création, a jugé que toute son œuvre était bonne. Ce n'est donc pas le 

serpent lui-même qui est en cause ici, mais toute ces valeurs symboliques que l'on trouve dans les 

civilisations voisines du peuple hébreu et surtout dans les divers rites religieux. C'est ce serpent 

mythique dont il s'agit, ce serpent des autres religions. «Peuple hébreu, méfiez-vous des divinités, elles 

vous perdrons; seul Yahvé Dieu peut vous guider dans votre cheminement pour devenir de meilleurs 

humains, pourrait-on dire.» 

 

Ce serpent parle. Nous voilà comme dans les contes de La Fontaine. Et c'est bien comme cela qu'il faut 

le prendre. Un conte qu'on ne peut pas prendre au pied de la lettre. Nous sommes assurément dans 

l'allégorie. Le serpent est là, tout simplement; on ne l'a pas vu ni entendu venir. Et il s'adresse à la 

femme. Ce serpent, qui semble venir de nulle part, est déjà là, mais où est-il puisqu'il parle? Il est en 

dedans de chaque personne, c'est notre petite voix intérieure, notre conscience. Nous assistons alors au 

début de cette discussion intérieure. 

 

Qu'a donc dit Yahvé Dieu? Et c'est le serpent qui en fait l'énoncé. Mais comment peut-il le savoir? 

C'est parce qu'il n'est pas un être physique, mais cette conscience qui nous habite tous. L'énoncé qu'il 

lance est une énormité. «Vous ne mangerez pas de tous les arbres du jardin.» Absurde, évidemment, 



puisque Yahvé Dieu a justement placé tous ces arbres pour servir de nourriture, non pas seulement pour 

l'adam et sa compagne, mais pour tous les animaux, vient-on juste de lire. Première ruse de la 

conscience, une question facile, à la réponse si évidente! 

 

Combien de fois nous arrive-t-il de nous méprendre sur le volonté de Dieu? Il est si facile de lui faire 

dire ce que l’on veut, même si c’est le contraire de sa volonté, de créer de faux débats intérieurs pour 

nous conforter dans nos idées fausses. Dans ces cas, où est notre sincérité, notre droiture?  

 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

19- La Genèse 3, 2-5  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
2La femme répondit au serpent: «Nous pouvons manger des fruits du jardin. 3Mais du fruit de l'arbre 

qui est au milieu du jardin, Dieu a dit: Vous n'en mangerez pas, vous n'y toucherez pas, sous peine de 

mort.» 4Le serpent répliqua à la femme: « Pas du tout! Vous ne mourrez pas! 5Mais Dieu sait que, le 

jour ou vous en mangerez, vos yeux s'ouvriront et vous serez comme des dieux, qui connaissent le bien 

et le mal.» 

 

À question facile, réponse facile. Bien sûr que nous pouvons manger des fruits du jardin, c'est la 

nourriture qui nous est donnée gratuitement, que nous prenons sans effort et offerte par Yahvé Dieu. 

Dans ce jardin de délices en Éden, il y a pourtant une restriction; elle est à la fois petite et sévère. Un 

seul arbre est défendu, mais à quel prix: en prendre, c'est la mort. 

 

Que se passe-t-il donc, pourquoi un dieu si généreux met-il des restrictions? Il nous donne tout ce dont 

nous avons besoin pour nous développer, pour atteindre notre maturité humaine. Nous avons aussi des 

efforts à faire. Tout comme un bébé ne peut pas passer sa vie attaché au sein de sa mère, l'humain ne 

peut pas passer sa vie en état de dépendance; il doit apprendre à se débrouiller. Et cette rupture ne se 

fait pas sans heurts. Privé du sein pour la première fois, le bébé rechigne, il n'est pas content. Il devra 

apprendre à manger seul avant d'apprendre à trouver lui-même sa nourriture. Ainsi, l'être humain doit 

apprendre à prendre des décisions, à évaluer par lui-même ce qui doit être fait et ce qu'il doit éviter. 

 

Enfant gâté pourrait-on dire il cherche la solution de facilité. La réplique du serpent (de la conscience) 

vise d'abord la conséquence du geste plutôt que le geste lui-même, car c'est elle qui pose problème; ça 

c'est une belle ruse! Peut-on vouloir sciemment sa propre mort? Alors si ce geste fatidique ne l'était 

pas, il deviendrait bien plus facile de le poser. Et sans aucune preuve le serpent affirme que ce n'est pas 

la mort qui attend la femme. Voilà donc que le geste devient encore plus alléchant. Alors le serpent en 

rajoute. Comment attirer la convoitise sinon qu'en montrant des avantages insoupçonnés? 

 

«Vous serez comme des dieux.» Et la femme n'y a vu que du feu! Soulignons un changement de 

vocabulaire. Au verset 1, il est question de Yahvé Dieu, c'est Adonaï-Elohim, le nom que les Hébreux 

donnent à leur dieu. Puis la femme ne l'appelle plus que Dieu; elle s'éloigne du nom complet; elle 

s'éloigne ainsi de son Dieu, se rapprochant d'autant des religions des peuples voisins. Le serpent 

continue lui aussi dans la même veine et parle seulement de Dieu, car il sent qu'il tient toujours sa 

proie. On peut alors plus facilement contester ce dieu ou douter de lui. Prenons un exemple avec des 

mots d'aujourd'hui. Quand un enfant dit: «Aie! Le pére!» on sent un certain mépris. Peut-il le faire en 

prenant un mot affectueux? «Aie! Papa!», j'en doute. 

 

Alors Dieu, le faux dieu, peut évidemment craindre qu'on deviennent comme des dieux. Et nous voilà 

rendu en plein dans les religions antiques. Une panoplie de dieux, généralement en chicane entre eux et 

se servant des humains comme esclaves et des boucs émissaires. Vous serez comme des dieux, n'est-ce 

pas tentant? Que de pouvoir! Mais ce sont de faux pouvoirs, des pouvoirs corrompus. Alors comment 

comprendre tout cela quand les yeux sont fermés? La femme est obnubilée par une imagination 

débridée, une imagination qui lui fait voir ce qu'elle ne voit pas et qu'elle imagine être la réalité, une si 

belle réalité. 

 

Mangez-en de ce fruit et vous aurez réponse à tout, sans effort, puisque les réponses toute faites sont à 

votre portée. Tu vis dans un jardin de délices, dit le serpent à la femme, tu as tout ce qu'il faut pour 



nourrir ton corps sans effort, mais il te manque une chose, toutes les réponses aux difficultés de ta vie 

obtenues sans effort aussi. N'est-ce pas merveilleux! Et voilà le piège bien tendu. Voilà pourquoi le vrai 

Dieu, Adonaï-Elohim, a défendu de s'approcher de cet arbre, un arbre à illusions. Non, la vie n'est pas 

faite ainsi. Pour se développer, l'humain doit faire des efforts, des efforts pour apprendre, des efforts 

pour trouver ses propres solutions aux difficultés de la vie; c'est le prix à payer pour s'épanouir en tant 

qu'être humain. Vouloir éviter cela, c'est courir vraiment après la mort, une vraie mort, mais pas la mort 

physique, plutôt la mort de l'esprit.  

 

Les yeux de la femme s'ouvriront, si elle persiste à vouloir réaliser son désir de manger de ce fruit, et 

elle ne comprend pas le risque qu'elle encourt. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


II- La Genèse 

 

20- La Genèse 3, 6-7  (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.) 

 
6La femme vit que l'arbre était bon à manger et séduisant à voir, et qu'il était, cet arbre, désirable pour 

acquérir le discernement. Elle prit de son fruit et en mangea. Elle en donna aussi à son mari, qui était 

avec elle, et il mangea. 7Alors leurs yeux à tous deux s'ouvrirent et ils connurent qu'ils étaient nus; ils 

cousirent des feuilles de figuier et se firent des pagnes. 

 

Ah la convoitise! Oui, nous sommes des êtres de désir. Pourtant nous devons acquérir la sagesse de 

bien déterminer l'objet de nos désirs. Cela s'appelle le discernement. Cela s'apprend aussi, mais souvent 

par essais et erreurs. Toute la ruse du serpent se joue entre lui et la femme. C'est donc ce qui se passe 

dans la tête de la femme que nous présente le récit. Le combat n'a pas été long. Le désir incontrôlable a 

rapidement pris le dessus sur la raison ou la conscience, si l'on veut. 

 

Obnubilée par de fausses promesses, faked news pour parodier ce que l'on vit trop souvent aujourd'hui, 

elle se voit déjà à l'égal de Dieu; mais la femme a oublié deux choses. La première c'est qu'il ne s'agit 

pas de son dieu, puisqu'elle ne l'appelle plus Yahvé Dieu, et que la promesse du serpent la rendait égale 

aux dieux, à tous ces faux dieux.  

 

Que s'est-il passé dans la tête de son homme? On peut facilement les imaginer tous les deux devant cet 

arbre de la connaissance en train de penser à la même chose: et si on en mangeait? La femme fit le 

geste en premier. Pourquoi? Je ne crois pas que la raison principale soit lié à la femme en elle-même. 

Puisque dans ce récit la présentation de la création de la femme prend plus d'espace que celle de 

l'homme, avec tous les détails concernant l'aide qui convient, il est normal que le débat intérieur se 

déroule d’abord chez cet être. Si l'homme en mange sans hésitation, ce n'est pas parce qu'il est un être 

infantile, c'est simplement parce qu'il en est arrivé lui aussi à la même conclusion. N'a-t-on pas vu qu'ils 

étaient fait du même bois, comme on le dit chez nous, c'est-à-dire de la même glaise! 

 

Elle prit de son fruit et en mangea. Pas de réaction! Elle en donne à son homme et il en mange. 

Soudain, l'effet se produit simultanément chez les deux personnes, signe que le débat intérieur s'est fait 

en même temps, qu'elle n'a pas eu à le convaincre de manger du fruit lui aussi. D'ailleurs le récit ne 

mentionne pas de tentative pour le convaincre.  

 

Catastrophe! Ils sont nus. Que de surprises! La conséquence annoncée par Yahvé Dieu, en cas de 

désobéissance, c'était la mort. Or ils sont bien vivants. Le serpent avait-il donc raison? Bien non, il 

avait tort, car il ne s'agissait pas de la mort physique mais de la mort morale. Qu'ont-ils fait de leur 

conscience qui leur disait de respecter les consignes de Yahvé Dieu? Ils ne l'ont pas écoutée. Ils sont 

nus, comme avant, mais d'une nudité honteuse. Cette honte vient du fait qu'ils ont maintenant quelque 

chose à cacher qui n'a rien à voir avec leur anatomie. Ce n'est pas la nudité corporelle, mais la nudité de 

l'âme. 

 

Ils ont à cacher leur désobéissance, d'abord l'un envers l'autre. N'ont-ils pas été créés homme et femme 

pour s'entraider? Et voilà qu'ensemble ils désobéissent à Yahvé Dieu. Que leur reste-t-il à faire? Ils 

cousirent des feuilles de figuier et se firent des pagnes. Dans cette traduction nous rencontrons une 

difficulté énorme. On dit ici qu'avec des feuilles de figuier ils se firent des pagnes. Or de nombreuses 

traductions donne une ceinture à la place du pagne, ce qui se rapprocherait davantage du not hébreu. Or 

des ceintures, cela n'a jamais été des cache-sexe.  

 



Ils ont commis une faute, ils s'en rendent bien compte. Comme devant un juge, les faits sont avérés, la 

réalité est mise à nue. Impossible de la cacher. Que reste-il à faire? Se faire une ceinture, c'est-à-dire se 

retrousser les manches et partir vers la vie en acceptant cette tache à leur dossier. Finies les réponses 

toutes faites, les recettes miracles, la vie, c'est bien plus compliqué ce cela. Yahvé Dieu avait fait 

confiance à l'adam; il lui avait confié le jardin en Éden pour le cultiver et le garder. Mais comment faire 

confiance maintenant au jardinier en chef quand celui-ci désobéit et transgresse la seule interdiction 

stipulée au contrat? 

 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 
 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr



