I- La Genese
1- Introduction: le monde plat

Avant de commencer la lecture et le commentaire des quatre premiers chapitres de la Genese, nous
allons établir quelques balises de lecture dont on a vu les bases dans le premier chapitre de notre

réflexion intitulé Le cadre de réflexion.

Toutes les grandes religions antiques ont leur conception de l'origine du monde, de son mode de
fonctionnement et de Il'organisation des détenteurs de pouvoirs au-dessus des capacités humaines,

qu'on appelle des divinités. On y retrouve de nombreux points communs que nous allons résumer

brievement. Toutes ces civilisations anciennes ont aussi des éléments de sagesse qui constituent une
assise commune de toute la sagesse humaine.

Commencons d'abord par la structure physique de I'univers. Ce qui frappe d'abord tout observateur,

hier comme aujourd'hui, c'est I'ampleur de l'univers dont la plus grande partie nous est inaccessible.
Quand le regard porte au loin et si le paysage est suffisamment uniforme, un tour d'horizon complet

nous donne I'impression d'une ligne horizontale circulaire; on s'imagine facilement qu'on pourrait étre

au centre d'un univers plat et que I'norizon en constitue les limites. Dans I'Antiquité, I'océan faisait
peur, car on croyait qu'en allant trop loin, on tomberait dans le vide infini.

Comme nous avons les deux pieds sur terre, nous sommes sur la couche solide qui nous concerne
directement, c'est la couche de base. Puis, on lIéve les yeux et on contemple ce qu'on appelle le ciel, un

ciel de jour et un ciel de nuit. Le ciel nous est inaccessible. Il y a a peine quelques siécles que I'étre
humain peut aller dans les airs, ce qui explique les mythes comme celui d'Icare pour qui le pere a
fabriqué des ailes avec des plumes et de la cire. Il s'est élevé si haut dans le ciel que la cire a fondu,
chauffée par le soleil; on imagine facilement la suite: il tombe dans I'océan et meurt. Le ciel est si

profond, avec ces astres et ces étoiles, qu'on a facilement pu imaginer plusieurs couches, sept en fait.

Le mouvement des astres a aussi fasciné les humains. Trés tét on a constaté la régularité de leur
mouvement; les cartes du ciel remontent si loin dans le temps! L'astronomie est une science trés
ancienne. A cette époque I'astronomie et I'astrologie s’entremélent et on tente d’interpréter beaucoup
de situations humaines par la position des astres. L’astrologie n’est pas préte de mourir malgré toutes

les connaissances scientifiques qui en montre 'inutilité.

La pluie, la foudre tombent du ciel; mais on ne sait pas pourquoi. Devant un mystére, I'étre humain

cherche une réponse. Au début de I'humanité il y avait tellement de phénomeénes naturels qu'on ne



savait pas expliquer! On les a attribués a des superpuissances, des puissances suprahumaines qu'on

appelait divinités.

A partir de la racine originelle, le mot qui a donné dieu est un nom commun qui désigne une grande
lumiére, une forte brillance. Le dieu le plus lumineux est le Soleil; c'est pourquoi il est souvent le dieu
le plus important dans plusieurs mythologies; c'est le cas entre autres dans la mythologie égyptienne. Il
y a d'autres sources de lumiére, comme la lune et les étoiles. Cela donne d'autres divinités. C'est sans
compter toutes les grandes forces de la nature comme le vent, les éclairs qui deviennent aussi des
divinités. Ainsi tout ce qu'on ne peut expliquer vient d'un dieu, et souvent méme est un dieu. Cela

explique toute la panoplie de dieux et aussi de déesses qui peuplent les religions antiques.

Presque tout ce qu'on vient de voir vient d'en haut. Au-dessus de la terre, on a imaginé plusieurs paliers,
ce qui donne des ciels. Le premier ciel, le plus prés de nous, c'est celui de la lune. Les autres ciels
indiquent les planétes connues de I'époque et leur distance relative de la terre. Toutes les forces divines
habitent donc dans divers ciels, et on en compte sept. Plus la divinité est puissante, plus elle est haut
placée dans les ciels et en méme temps de plus en plus loin des humains. Le plus grand des dieux

habite donc au septiéme ciel. Notre expression étre au septiéme ciel vient de la.

Mais il y a aussi un sous-sol si on peut dire, une strate inférieure, sous nos pieds; c'est le monde de la
noirceur, des ténébres et souvent du mal. Ce monde souterrain ne comporte pas d'étages mais diverses
zones, le monde sous la terre et celui sous la surface de I'eau. Deux zones sous la terre nous intéressent
en particulier, et le mot latin qui les désignent est infernus, qui a donné enfer. C'est d'abord le séjour
des morts; mais alors on I'emploie au pluriel, comme dans le Credo: «...est descendu aux enfers».
L'autre enfer, au singulier, c'est le séjour définitif de punition pour n‘avoir pas vécu une vie morale

convenable. A ne pas confondre donc.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

Il- La Genése

2- Introduction: le monde des dieux paiens et son influence sur le peuple hébreu

Nous venons de voir que, a I'époque des premiéres civilisations, le monde est percu comme plat,
composé de plusieurs couches. Le monde humain est sur la couche terre ou sol, le monde divin se
répartit sur sept couches au-dessus, la plus haute étant celle du dieu le plus puissant; enfin le monde
sombre, qui a aussi ses divinités, est en dessous de nous. Cette maniére de saisir l'univers a duré tres
longtemps. Encore au temps de Jésus c'était la conception qui avait cours. Il était donc tout naturel
pour lui que son Pére demeure au ciel. Et quand nous chantons: «Au plus haut dans les cieux» nous
reprenons cette conception générale et antique du monde divin. Aujourd'hui nous savons que ce n'est

pas le cas. Nous aurons a nous poser la question a savoir ou habite Dieu. Et comme il est souvent

question du ciel, tant dans la Bible que dans les diverses liturgies, nous aurons aussi l'occasion de
reparler de ce mot.

Un autre point commun important dans les religions anciennes, c'est le nombre imposant de dieux et de
déesses. Cela se comprend par le grand nombre de phénoménes physiques inexplicables. Toutes les

forces de la nature, tous les événements de la vie dont l'origine est mystérieuse deviennent des dieux
ou des déesses et, dans ce domaine, le sexisme est moins fort, mais pas complétement absent, car le
dieu supréme est toujours male. Ajoutons-y les vertus humaines, et les défauts aussi, et nous avons les

dieux et déesses favorables, et les dieux et déesses néfastes.

Et comment se passent les relations de tout ce beau monde? Créés par I'étre humain, tous ces
personnages sont a I'image humaine mais avec des pouvoirs bien supérieurs. Par conséquent, c'est la
chicane permanente. Alliances, complots, trahisons, vengeances, jalousies, voila un beau mélange
explosif. La compétition est féroce, et cela se fait trés souvent sur le dos des pauvres étres humains.
Ne l'oublions pas, les dieux et déesses sont la pour eux-mémes et elles-mémes; les humains sont
essentiellement a leur service. Dans ces conditions, que faut-il faire pour avoir un peu de tranquillité?
Leur rendre un culte par des sacrifices qu'on espére qu'ils leur plairont. On offre donc ce qu'on a de

plus précieux; c'est pour cela qu'on ira jusqu'aux sacrifices humains.

S'installent par le fait méme des lieux réservés aux actes de religion et tout un personnel spécialisé
dans la connaissance, I'établissement et la réalisation des divers rites religieux. Il existera une caste de
prétres et de sacrificateurs, une autre experte en lois, régles et observances. C'est la base de toute

religion officielle. Jésus a été en conflit permanent avec ces castes: scribes, prétres, docteurs de la Loi.



Le peuple hébreu est originaire du Moyen Orient, issu de tribus araméennes. Il a baigné dans ce
monde et ces conceptions. Il a connu I'exil, la déportation, I'esclavage, la liberté. On retrouve tout cela
dans son histoire qui est racontée en partie dans la Bible. Il sera intéressant de noter les distinctions qui
s'établiront entre ce peuple et les autres autour de lui. Peuple en marche et en évolution comme toute

communauté humaine, sa vision changera au cours des ages. Ces traits sont bien visibles dans I'Ancien
Testament.

Cela nous ameére aussi a ne pas oublier que la Bible n'est pas un écrit établi en continu par quelques

auteurs. La premiére étape de la Bible, en particulier tout ce qui a trait au Pentateuque (penta racine

grecque qui signifie cing, comme dans pentagone), les cing premiers livres de la Bible, ce sont d'abord
de longues traditions orales, des traditions qui varient en fonction des diverses tribus. Le Pentateuque

chrétien est I'équivalent de la Torah pour les juifs. Quand viendra I'écriture, des centaines d'années

plus tard, ces traditions orales seront mises par écrit puis retranscrites maintes fois dans le temps avec
des modifications pour tenir compte d'un nouveau contexte.

L'écriture de la Bible s'échelonne sur plusieurs siecles et bien souvent on ne connait pas le nom de
l'auteur, surtout qu'il était d'usage qu'un nouvel auteur, qui voulait poursuivre le travail d'un précédent,
se serve tout normalement du nom de ce dernier. Et c'est sans compter sur des réécritures pour une
certaine diffusion. Il arrive donc d'avoir plus d'une version d'un texte, selon les résultats des fouilles

archéologiques. N'oublions pas aussi que nous n‘avons pas les versions originales, perdues peut-étre a
tout jamais, mais des retranscriptions de ces manuscrits.

Les deux mots clés a retenir: diversité des sources et évolution de la pensée. Cela donne une des
lignes directrices de la lecture de la Bible: le Dieu du peuple hébreu se distingue fondamentalement des
dieux des autres religions, malgré les influences multiples de ces derniéres qui se manifestent en
particulier par le vocabulaire, dans certains grands mythes et dans certains rites; il faut aussi garder a
I'esprit I'évolution de son cheminement a travers les ages. Il faut donc tenir compte de tout cela, et on
peut dire que réfléchir a ces textes, c'est mettre en jeu sa foi et sa raison, les deux étant inséparables.

Une foi adulte doit étre une foi raisonnable et raisonnée.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

Il- La Genése
3- Introduction: le nom de dieu

Dire Dieu présente d'importantes difficultés, d'abord parce que ce mot parle d'une réalité plusieurs fois
millénaire. Soulignons-en quelques-unes. Par notre culture religieuse nous sommes habitués a un dieu
unique puisque notre religion est dite monothéiste, religion a un seul dieu, mais avec une particularité
étonnante, un dieu trois en un. Le judaisme et I'islam sont aussi monothéistes. Les autres grandes
religions de I'Antiquité sont dites polythéistes, religions a plusieurs dieux. Une autre difficulté majeure
est de parler de guelqu'un gu'on ne peut pas voir ni entendre, et cet étre est d'une grandeur telle qu'on
ne peut pas le saisir dans sa totalité. Nous avons dit du mot qu'il sert a délimiter les contours de la

réalité, a mettre des limites. Peut-on le faire avec Dieu?

Le mot frangais d'aujourd'hui vient de la transformation du mot latin, qui vient d'un mot grec, qui vient
d'une racine indo-européenne qui signifie briller; de cette racine on tire I'expression de ciel lumineux,
puis on en fait une divinité, une force supréme structurant I'univers, les étres célestes et leurs rapports
aux étres humains. Dire le mot dieu c'est dire ciel lumineux, forte luminescence. On est encore trés loin

de «Dieu le Pérex!

Tant qu'on demeure dans le cadre de religions polythéistes, ¢ca ne pose pas de gros problémes, car dieu
désigne un état particulier, bien spécial certes, mais un état partagé par un bon nombre de personnes.

Il reste simplement & donner un nom propre & chacune d'elles: Jupiter, Athéna, Cupidon, Eole, etc.

Dés qu'on aborde I'Ancien Testament, nous sommes confrontés a ce probléme, surtout que nous ne le
lisons pas dans sa version originale en hébreu, ni dans sa version trés ancienne en grec, ni dans la

suivante en latin, mais bien en frangais, ce qui est tout a fait normal.

On se rappelle que toute traduction contient une petite trahison, non pas par méchanceté ni
nécessairement par ignorance, mais du simple fait que les mots d'une langue ne peuvent pas toujours
étre facilement traduits, surtout quand on se rapproche de I'origine de I'écriture ou il y a beaucoup
moins de mots que dans le frangais actuel. On sait aussi que les jeux de mots sont pratiquement

intraduisibles et que certains styles littéraires anciens nous échappent.

Avec le peuple hébreu, nous passons d'une religion polythéiste a une religion monothéiste, donc a un

seul dieu. Cela va se manifester de diverses maniéres dans I'Ancien Testament. Dés la prochaine fois



nous allons plonger dans la Genése et nous verrons apparaitre trés rapidement le mot Dieu. Pour nous,
lecteurs francophones du XXI€ siécle, il est normal de comprendre le Dieu Pére, Fils et Esprit.
Pourtant ce ne peut pas étre le sens a donner a l'appellation Dieu dans la Genése. Jésus en parlait en

disant: «Le Dieu de vos péres, le Dieu d'Abraham, le Dieu d'lsaac et le Dieu de Jacob.»

Sans vouloir compliquer les choses, on va regarder de plus prés les mots utilisés en hébreu, les mots
d'origine si on veut. Le premier que I'on rencontre dans la Bible, c'est Elohim, qu'on peut traduire par

Les Puissances puisque ce mot est au pluriel. Il est I'une des plus anciennes désignations de divinité au

monde. On est loin du sens initial de dieu: ciel lumineux. Les fervents des extra-terrestres se servent de
ce nom pluriel pour dire que la Bible affirme que les Elohim (les Extra-Terrestres) sont venus sur terre,

a cette époque. Je ne vais pas regarder tout ce qui dans ce texte de la Genése contredit cette affirmation,
mais elle ne tient pas la route.

Dans le deuxiéme récit de la création, on voit apparaitre le nom de Adonai, maire, mot propre au
Hébreux. Il sera plus tard associé a Elohim pour donner Adonai-Elohim. Mais I'appellation la plus

problématique est celle de YHWH, que I'on transcrit par Yahvé. Par respect pour la foi juive exprimée

dans I'’Ancien Testament, non seulement on ne devrait pas ajouter de voyelles, parce qu'il n'y en avait
pas et qu'on ne sait pas exactement comment prononcer le mot; alors on ne devrait pas le prononcer du

tout, car il était interdit de le faire.

Nous sommes donc confrontés a un probleme de taille. Comment désigner Dieu dans une traduction
francaise de I'Ancien Testament? Pour étre fideles au texte, on devrait utiliser les termes Elohim ou
Adonai-Elohim. Et si on écrit YHWH, on ne devrait jamais le prononcer, ce qui n'est pas une solution.
Dés les premieres traductions grecques on trouve le mot Kurios, qui veut dire seigneur, que I'on
reconnait dans le Kyrie eleison, Seigneur prends piti€! Le mot Seigneur revient souvent dans I'’Ancien

Testament pour traduire Adonai-Elohim.

Faudrait-il changer la fagon de nommer Dieu dans les versions frangaises de I'Ancien Testament? Je ne
crois pas que ce serait réaliste de le proposer. Que retenir alors? Que pour les juifs de cette époque,
leur dieu se démarque complétement de tous les dieux des autres religions, qu'il a un nom qu'on ne doit
pas prononcer et, surtout pour nous, quand on I'appelle Dieu, il ne s'agit pas encore de notre Dieu Pere,
Fils et Esprit. Le maintien de I'emploi du mot Seigneur semble une bonne solution, malgré le fait qu'il
ait été repris plus tard pour désigner des membres de la noblesse. 1l en est de méme pour le mot Dieu

qu'on peut garder si I'on ne perd pas de vue les restrictions précédentes.

Roland Bourdeau



bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I1- La Genése

4- La Genese 1, 1-2 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

1 . . . 2 - L
Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre. Or la terre était vide et vague, les ténébres
couvraient I'abime et un souffle de Dieu agitait la surface des eaux.

Nous allons maintenant prendre le texte par petits morceaux et le regarder en se rapprochant davantage
de la source initiale en hébreu.

Au commencement...

Le terme hébreu d'origine signifie en-téte et a été traduit en grec par le mot genesis (qui veut dire
origine), ce qui a donné en francais le mot genése. La place de ce mot, au tout début du texte, indique
le titre donné a ce texte; il raconte donc l'origine, la racine, la base d'une histoire écrite dans un style
particulier fréquent dans toute la Bible qu'on pourrait comparer a une allégorie, une maniére de rendre
concrete une réalité abstraite, une sorte de parabole si on veut. Par conséquent, ces récits ne sont pas a
prendre au pied de la lettre; c'est un peu comme les fables de La Fontaine ou il est question d'animaux
qui parlent, raisonnent et agissent en humains.

Par conséquent, ce récit n'a pas pour but d'expliquer le commencement du monde ni la formation de
I'univers. Nous ne sommes pas en présence d'un texte scientifique, mais d'un texte qui raconte une
position de foi, I'annonce d'un dieu différent des autres dieux et déesses des civilisations voisines. \Voici
donc le faconnement de la foi juive, bien différente de celle des autres religions anciennes comme chez
les Babyloniens, les Syriens et les Egyptiens, 1a ot le monde a été créé en partie par et pour les dieux.

En effet, l'origine du monde et des dieux varie selon les religions et les cultures. Le peuple hébreu tient
a se démarquer des autres religions, car il a un dieu unique, si différent des autres divinités. Il raconte
en fait le commencement, l'origine et la proclamation de la foi juive, foi dont la téte ou la source est
Dieu lui-méme.

Dieu...

Elohim, c'est le nom dans le texte hébreu. Bien que ce mot soit utilisé par diverses religions de
I'époque, les Hébreux veulent montrer que leur Dieu est bien différent des autres. 1l est écrit au pluriel
comme pour dire qu'a lui seul il englobe ou remplace tous les dieux et déesses des autres religions.
Leur Dieu a d'abord ceci de particulier, il est seul et unique, puis il est la avant toute chose. Etrange!:
Il-est-la est une traduction possible de Yahvé. (Petite note: malgré ce que j'ai écrit antérieurement,
pour des questions de commodité je vais écrire de maniere traditionnelle ce nom; pour les mémes
raisons je prendrai le mot Dieu en ne perdant pas de vue qu'il ne s'agit pas encore du Dieu chrétien,
Dieu Pére, Fils et Esprit, mais du Dieu juif de I'Ancien Testament.) C'est donc le début d'une foi
nouvelle en un dieu bien différent des autres.

Créa le ciel et la terre.
Le verbe créer vient d'un mot concret, fabriquer de ses mains. Il s'agit donc d'un geste créateur, a

I'image d'un potier qui tire un vase d'une motte de terre. N'oublions pas que le modelage de la glaise est
un art trés ancien. Cela signifie aussi que tout l'univers, les ciels (comme on aurait da traduire, en



conformité avec le texte et la conception de I'époque) et la terre, tire sa source de lui. Ce Dieu nouveau
ne crée pas pour ses propres besoins, comme les autres dieux; on découvrira cela plus loin, car pour ce
Dieu, le sommet de la création est I'étre humain.

Or la terre était vide et vague, les ténébres couvraient I'abime et un souffle de Dieu agitait la surface
des eaux.

Plutét que de prendre la traduction vide et vague, il serait intéressant de garder les mots hébreux du
texte, car ils se sont rendus jusqu'a nous. La terre était tohu et bohu, c'est-a-dire dans une
désorganisation totale; ce n'est pas la méme chose que le vague et le vide, d'autant plus qu'il y a déja
de I'eau que le souffle de Dieu agite. Qu'est-ce a dire alors? Sans le Dieu des Hébreux, tout va tout
croche dans le monde, tout est sens dessus dessous; c'est le tohubohu. Il est le seul capable de créer un
univers organisé ou I'étre humain pourra naitre et se réaliser pleinement. Ce Dieu est attentif & ce qui
se passe, contrairement aux dieux et déesses qui sont incapables d'organiser le monde; ils subissent
plutdt les effets d'une désorganisation généralisée. Inutile pour les humains de se tourner vers toutes
ces divinités; elles sont completement inefficaces.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I1- La Genése

5- La Geneése 1, 3-5 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

*Dieu dit: «Que la lumiére soit» et la lumiére fut. “Dieu vit que la lumiére était bonne, et Dieu sépara

la lumiére et les ténébres. *Dieu appela la lumiéere «jour» et les ténebres «nuit». Il y eut un soir et il y
eut un matin: premier jour.

Continuons dans la méme veine la réflexion amorcée la derniére fois.

Dieu dit: «Que la lumiere soit» et la lumiere fut. Dieu vit que la lumiére était bonne, et Dieu sépara la
lumiére et les ténebres. Dieu appela la lumiéere «jour» et les ténébres «nuit».

Arrétons-nous d'abord aux verbes. C'est par sa parole (Dieu dit...) que se réalise son action créatrice.
Voila qu’ on préte a Dieu la parole, lui qui n’ a pas de corps. En prétant a Dieu la capacite de la
parole on lui donne tout le pouvoir rattaché a celle-ci. A1’ époque de I’ écriture de ces textes, la hié
rarchisation de la sociéte était forte; I” autorite du roi, des prétres, voire du simple chef de famille était
telle qu’ une simple parole demandant I’ exécution d’ une tache entrainait automatiquement sa ré
alisation. La parole créait le réesultat. Or le résultat que I’ on constatait dans I’ organisation de I’ univers
expliquait le recours a la parole comme preuve de la source de cette organisation. Créer par la parole
est donc une marque irréfutable de la puissance de Elohim hébreu, car les autres dieux parlent pour se
chicaner entre eux et leurs ordres sont souvent défiés.

Ce nouveau Dieu a une parole efficace, en particulier pour les humains, et sa parole est lumiere. Dieu
parle souvent dans la Bible. «Il a parlé par les prophetes» dit-on dans le Credo de
Nicée/Constantinople, la forme longue du Credo, si on veut. Souvent sa parole est transmise par des
anges; ce mot vient du grec angélos qui, en passant par le latin angelus (qui ne se souvient pas de
I'angélus du matin (6 h) du midi et du soir (18 h) qui résonnait dans les clochers de toutes les églises)
a donné le mot ange en francais; I'ange, dans la Bible, c'est surtout le messager, le sens du mot grec
d'origine. La Parole de Dieu est la pour servir de guide au développement harmonieux des sociétés
humaines. Et cette Parole prendra chair en Jésus, comme le dit Jean au début de son évangile.

Puis Dieu constate par la vue (vit) que la lumiere était bonne; tout ce qu'il a fait est bien fait. La
conséquence immédiate est que la lumiere chasse les ténebres (Dieu sépara); il y a ainsi I'espace bien
éclairé et la noirceur. C'est en créant la lumiere qu'il permettra a I'étre humain de pouvoir se diriger
sans tomber dans les pieges du mal; la lumiere est la Vie et les ténebres sont la Mort. La Parole de
Dieu est donc celle qui doit &clairer nos vies, car c'est elle qui fait vivre.

Enfin, il donne un nom (Dieu appela) a la zone é&clairée, jour, et un autre, nuit, pour I'obscurité. Par ce
geste il en devient ainsi le maitre, car c'est la conséquence de pouvoir nommer. C'est pour cela qu'on a
tout avantage a suivre sa Parole pour rester dans la lumiere. Notons au passage l'entiere liberté qui
nous est laissée. C'est a nous de choisir I'ombre ou la lumiere. D'ailleurs, notre vie oscille entre la
lumiere (le bien) et la noirceur (le mal).

Dieu crée la lumiere et non les ténebres, et c'est bien normal, car on ne crée pas la noirceur. Elle est
tout simplement I'absence de lumiére. Sans l'intervention de Dieu, c'est la noirceur qui englobe toute



chose. C'est la méme chose pour la chaleur et le froid. On ne produit pas le froid, mais seulement la
chaleur; c'est elle qui chasse le froid. Sans la chaleur il n'y a que le froid. Et le frigo, ne produit-il pas le
froid, comme le systeme de climatisation? Eh non! Ces systemes ne servent qu'a retirer la chaleur.

Sans ce nouveau Dieu, celui du peuple hébreu, c'est la noirceur dans la recherche du chemin du
développement humain, et ce développement n'intéresse pas les divinités paiennes. Elles sont
égoistes. Par la création de la lumiere, le dieu des Hébreux exprime bien le sens du mot d'origine:
ciel lumineux. Ce Dieu, non seulement est source de lumiere, il est Lumiere. Cela explique pourquoi,
dans I'évangile de Luc, on raconte que Jésus est né en pleine nuit. Il est la lumiere incarnée pour
éclairer nos nuits intérieures.

Voici une autre différence fondamentale. Pour les autres peuples de I'Antiquité, les astres sont des
divinités. Plus l'astre luit, plus importante est la divinité. Le Dieu des Hébreux détrone toutes ces
divinités; elles n'ont alors plus rien de divin, les astres prennent leur place naturelle de moyen
d'éclairage pour dissiper les ténebres. C'est un pas de plus vers le Dieu unique.

Iy eut un soir et il y eut un matin: premier jour.

Comme le dit la chanson de Stéphane Venne, C'est le début d'un temps nouveau, Jour Un. Ce jour est
unique; de ce jour découleront les autres étapes de I'ouvrage de Dieu jusqu'a la création des humains.
C'est donc une invitation qui est lancée, une invitation qui s'adresse d'abord au peuple hébreu pour
renforcer sa foi en son dieu unique, mais aussi une invitation a I'humanité entiere, d'abord aux peuples
voisins, de laissez tomber les faux dieux, pour venir au sien, car ils ont tout a gagner. Cette invitation
universelle vaut encore aujourd'hui.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I1- La Genese

6- La Genese 1, 6-13 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

®Dieu dit: «Qu'il y ait un firmament au milieu des eaux et qu'il sépare les eaux d'avec les eaux» et il en
fut ainsi. "Dieu fit le firmament, qui sépara les eaux qui sont sous le firmament d'avec les eaux qui sont

au-dessus du firmament, %et Dieu appela le firmament «ciel». Il y eut un soir et il y eut un matin:
deuxieme jour.

Et I'oeuvre de création continue.

Avez-vous remarqué qu'il n'y a pas de récit de la création des eaux? Elles sont tout simplement la des le
début du récit, au deuxiéme verset: « un souffle de Dieu agitait la surface des eaux.» Mais le verset sept
parle de deux sources d'eau, les eaux sous le firmament, les eaux qui sont sur terre, et les eaux qui nous
tombent dessus, la pluie sous toutes ses formes, qui viennent d'en haut.

Nous ne sommes pas «dans la flotte» permanente. Pour cela il faut séparer les eaux par une cloison
étanche mais qui doit s‘ouvrir de temps a autres pour irriguer naturellement les sols. Ainsi, nous avons
un plafond au-dessus de la téte. Et ce plafond, traduction plus pres du texte original, nommé ici
firmament, permet une séparation nette entre la terre et les ciels (presque toujours au pluriel dans les
récits de la création pour sous-entendre les sept ciels).

La création de ce plafond a un avantage, celui de marquer une séparation trés nette entre Dieu et les
humains. Dieu ne nous est pas accessible comme instrument a notre service. Nous ne pouvons pas nous
I'approprier, lui donner des ordres pour qu'il nous obéisse en réalisant nos demandes de faveurs.
N'oublions pas que nous avons toutes ses faveurs, car il a fait de nous ses enfants, une faveur obtenue
sans l'avoir demandée. C'est cela I'Heureuse Nouvelle annoncée par Jésus.

Mais ce plafond a un inconvénient majeur. En étant la demeure des dieux, les ciels nous éloignent
d'eux, surtout que le plus grand des dieux habite au septieme ciel, le plus loin de nous. Il faudra donc,
tout au long du récit de I'histoire du peuple hébreu, faire en sorte de présenter son dieu tout proche des
étres humains. Le point culminant de cette proximité sera la présence de Jésus par nous.

C'est ainsi qu'une deuxiéme étape est franchie pour arriver a I'importante étape du troisieme jour.

Dieu dit: «Que les eaux qui sont sous le ciel s'amassent en un seul endroit et qu'apparaisse le
continent» et il en fut ainsi. ‘°Dieu appela le continent «terre» et la masse des eaux «mer», et Dieu vit

que cela était bon. “'Dieu dit: «Que la terre verdisse de verdure: des herbes portant semence et des
arbres fruitiers donnant sur la terre selon leur espéces des fruits contenant leur semence» et il en fut

ainsi. “La terre produisit de la verdure: des herbes portant semence selon leur espece, des arbres

donnant selon leur espece des fruits contenant leur semence, et Dieu vit que cela était bon. B y eut un
soir et il y eut un matin: troisieme jour.

A premiére vue ce troisiéme jour ne semble qu'une simple étape d'un processus de sept jours. Pourtant
il n'en est rien! Le premier indice: il s'agit du jour trois. Dans la Bible, le chiffre trois symbolise la
totalité, la complétude et la perfection divines. C'est ce qu'on chante en parlant du «Dieu trois fois
saint», a la fois un dieu trinitaire et un dieu au summum de la sainteté. Dans les évangiles, on ne



pouvait pas situer la résurrection ailleurs qu'au troisieme jour, car la résurrection de Jésus, c'est
I'accomplissement parfait et éternel du choisi ou €lu de Dieu, Messie en hébreu, Christ en grec.

Comment ’€tre humain peut-il vivre constamment dans la «flotte»? Ou dans la vase sans fond?
Comment 1’étre humain peut-il vivre sans assises solides comme la foi en Dieu? Mais pas n’importe
lequel? Alors dans un dernier geste (on devrait dire un avant dernier, on le verra plus loin) Dieu crée du
solide, la terre ferme. Les eaux formeront les espaces limités nommés mer, car c’est le méme mot
hébreu pour mer, lac, étang. La mer, synonyme de mort, étant déja isolée, elle a beaucoup moins de
pouvoir bien que toujours dangereuse. Les marins en savent quelque chose!

Ce troisieme jour marque aussi une transition importante. Cette journée commence par l'acte de
séparation des eaux de la terre. S'amorce ensuite un changement dans la «technique» de création et
voici que Dieu passe le relais en quelque sorte. 1l en a assez fait pour que le monde commence a
tourner par lui-méme. C’est la fin d’un dieu créationniste. Ce dont nous devons prendre bonne note.

Alors, que la terre travaille maintenant, qu’elle produise herbe et toute verdure, que chaque plante porte
sa semence pour que d’elle-méme elle se reproduise. Qu’il en soit de méme pour tout arbre. Sans qu’il
n’y paraisse, voila toute la nourriture nécessaire pour tout étre vivant a venir. Dieu se retire de 'action
directe pour laisser toute la liberté a sa création de poursuivre sur I'élan initial qu'il lui a donné. Il n'est
pas la pour arréter ou provoquer la pluie, ni pour enflammer ou éteindre la forét, ni pour calmer ou
agiter la mer. Un Dieu libre crée la liberté.

En méme temps, c'est est fini des autres divinités qui s'acharnent sur les pauvres humains en créant
famines, désolations, tremblements de terre. Tous les cultes et sacrifices pour apaiser ces dieux sont
inutiles; ces derniers n'existent tout simplement pas.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I1- La Genese

7- La Genese 1, 14-23 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

“Dieu dit:«Qu'il y ait des luminaires au firmament du ciel pour séparer le jour et la nuit; qu'ils servent
de signes, tant pour les fétes que pour les jours et les années; 15qu'ils soient des luminaires au

firmament du ciel pour éclairer la terre» et il en fut ainsi. ‘°Dieu fit les deux luminaires majeurs: le
grand luminaire comme puissance du jour et le petit luminaire comme puissance de la nuit, et les

étoiles. Y’ Dieu les placa au firmament du ciel pour éclairer la terre, 18pour commander au jour et a la

nuit, pour séparer la lumiére et les ténebres, et Dieu vit que cela était bon. | y eut un soit et il y eut
un matin: quatrieme jour.

®Dbjeu dit:« Que les eaux grouillent d'un grouillement d'étres vivants et que les oiseaux volent au-

dessus de la terre contre le firmament du ciel» et il en fut ainsi. **Dieu créa les grands monstres marins
et tous les étres vivants qui glissent: les eaux les firent grouiller selon leur espéce, et toute la gent ailée

selon son espece, et Dieu vit que cela était bon. “Dieu les bénit et dit: «Soyez féconds, multipliez,

emplissez I'eau des mers, et que le oiseaux multiplient sur la terre.» 2 y eut un soir et il y eut un
matin: cinquiéme jour.

Que s'est-il passé de si important dans ces deux jours pour que les auteurs rédacteurs y consacrent un si
long récit? En réalité pas grand-chose. lls sont malgré cela importants. Une premiére remarque: des
répétitions par rapport aux trois jours précédents. Reprenons-les.

Au premier jour, Elohim a créé la lumiére, mais sans plus de précision. A cette lumiére s'oppose les
ténebres. Mais d'ou provient cette lumiere? Le récit du premier jour ne le dit pas. Comme on I'a vu a ce
moment-Ia, la lumiére c'est davantage le présence de Elohim aupres de sa création, celui qui met de
I'ordre dans le chaos. Au quatriéme jour, on assiste a la création des astres, des luminaires qui séparent
le jour et la nuit. On peut constater un changement de perspective, on passe de l'opposition
lumiere/ténebres, qui concerne le déroulement de la vie intérieure, a celle du jour et de la nuit qui
constitue le cadre de la vie sur terre. Il faut donc y voir une différence entre le premier jour et le
quatriéme.

La création spécifique des luminaires marque une distinction fondamentale entre le Elohim des
Hébreux et ceux des autres religions. Pour les premiers, leur Elohim est le seul et unique, il est le
créateur de tout l'univers, y compris de tous les astres, ces mémes astres qui sont des dieux pour les
autres peuples. C'est une maniere trés directe de les déclasser et de nier leur prétendue nature divine
que de les ramener a de simples lustres au plafond des ciels, en particulier, le luminaire le plus
important, le soleil, souvent le dieu principal des religions polythéistes. Voila un autre exemple qui
montre qu'on ne peut pas voir le récit de la création comme une description scientifique de ce qui s'est
passé.

Autre remarque importante, les deux astres qui eclairent le jour, le grand luminaire, et la nuit, le petit
luminaire, ne sont pas nommés. Quand on ne nomme pas une réalité, on lui enléve de I'importance. On
peut se demander pourquoi. Sans doute parce que, dans toutes les autres religions ces astres sont des
divinités, le plus important étant bien entendu le Soleil. Pensons au dieu R4 (ou Rhé) chez les
Egyptiens, dont on trouve la racine dans le nom du pharaon Ramsés. Quand aux autres astres, ils sont
regroupés sous le nom d’étoiles, cela comprends aussi les planétes.



Ces astres donc ne sont que des astres et non des dieux. Leur seule utilité est de servir de repéres, de
signes, pour les activités humaines. Ils servent alors a fixer des jours de fétes, fétes familiales, fétes
pour se réjouir des récoltes, féte aussi pour leur Elohim. Mais pas de fétes pour un astre en particulier.

Au cinquieme jour, c'est la création d'une partie du regne animal. Comme au troisiéme jour,
I'intervention de Elohim est indirecte; au troisieme jour, il demande a la terre de verdir de verdure.
Cette fois, il demande aux eaux de grouiller d'un grouillement d'étres vivants. Ce jour est consacré aux
étres marins et aux étres volants. Ils ont tous été créés en méme temps; ce que la science réfute
aujourd'hui avec la théorie de I'évolution et de la sélection naturelle. Mais I'origine aquatique de toute
forme de vie animale, présentée au cinquiéme jour, semble se confirmer scientifiquement. Par contre, la
vie des oiseaux est postérieure a la naissance de la vie marine.

Et Dieu les laisse aller. Avec les conséquences que I'on connait maintenant. Les diverses espéces
évoluent, se transforment, peuvent disparaitre et d'autres arriver. Chacun agit, se comporte et évolue
«selon son espéce».

Et pour Dieu, c'est bien fait. Cela ne veut pas dire que nous pouvons voir dans ce récit la «logique» de
la création, mais sa liberté. Toute créature vit selon I'élan initial, sans autre intervention divine.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

II- La Geneése

8- La Geneése 1, 24-26 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

24~ - . . A . \ . . A
Dieu dit: «Que la terre produise des étres vivants selon leur espéce: bestiaux, bestioles, bétes

\ . 25, . .
sauvages, selon leur espece» et il en fut ainsi. ~"Dieu fit les bétes sauvages selon leur espece, les
bestiaux selon leur espece et toutes les bestioles du sol selon leur espéce, et Dieu vit que cela était bon.

26 . . . . . :

Dieu dit:« Faisons I'homme a notre image, comme notre ressemblance, et qu'ils dominent sur les
poissons de la mer, les oiseaux du ciel, les bestiaux, toutes les bétes sauvages et toutes les bestioles qui
rampent sur la terre.»

Derniére journée de travail! Et bien remplie! Voici l'arrivée de tous les animaux terrestres. C'est la
derniére étape. De nouveau, la création est indirecte, du moins dans cette premicre partie de la journée,
car c'est la terre qui doit produire, en réponse a la volonté de Dieu, comme ce fut le cas pour pour les
eaux. Ce qui est remarquable aussi, c'est que les animaux sont groupés par especes au sens tres large du
terme, trois groupes seulement: bestiaux, bestioles et bétes sauvages. Cela représente tous les animaux
terrestres.

Les animaux marins et les oiseaux sont déja 1a, apparus le jour précédent. On peut remarquer qu'a cette
époque on semble tout ignorer de l'existence des dinosaures disparus depuis fort longtemps. On voit
bien qu'il ne s'agit pas d'un traité¢ de zoologie racontant I'apparition et 1'évolution du régne animal, pas
plus que le jour précédent ou il est question de la flore.

Il reste maintenant une étape ultime, un €tre particulier, un animal pas comme les autres, le «glaiseux»,
le «terreux», ou adam en hébreu, mot qui veut dire faconné de terre, comme le résultat du travail du
potier. Dieu crée le terreux; c'est le premier stade de son évolution. Ce dernier aura la possibilité de se
développer pour devenir un étre humain. A cette étape du récit la traduction par le mot homme est
source de difficultés importantes, surtout que depuis une cinquantaine d'années il signifie surtout l'étre
humain male.

Le terreux, ou l'adam pour prendre le mot d'origine, doit avoir quelque chose de particulier: il est
appelé a devenir plus qu'une simple espeéce animale parmi les autres: «qu'ils dominent...» Ils
deviendront les intendants responsables de la création. Elohim crée «le» terreux puis il dit: «qu'ils ...»
Curieux ce pluriel! Cela s'explique par le sens collectif de l'article défini /e. Elohim n'a pas créé «le,
dans le sens d'unique» terreux, mais /e terreux, comme l'animal. II s'agit donc de I'ensemble des terreux.

Avec I'adam, on revient a l'intervention directe de Dieu, avec un détail crucial: de tout ce qui a été créé,
I'adam est la seule créature dite a I'image de Dieu, comme a sa ressemblance. Le texte original se sert
de deux mots qu'il peut étre utile de conserver, car I'image et la ressemblance ne signifient pas la méme
chose. Etre 1'image, c'est étre une représentation valable et acceptable de ce qu'on représente. Mais en
méme temps, cela ne peut pas étre directement ce que cela représente. Etre a I'image de Dieu, ce n'est
pas étre Dieu. Mais pour étre son image, nous devons lui ressembler. C'est 1a tout notre travail de
perfectionnement et de développement. On peut dire ainsi que 1'adam est un étre en devenir, un étre
perfectible. Ce que le récit n'applique pas aux autres ¢léments de la création.

C'est ainsi que le terreux, 1'adam, prend le relais pour entretenir le travail de création en prenant soin de
tout ce qui a été créé, du monde physique en passant par la nature pour inclure les autres étres humains,



sinon l'adam court a sa perte en tant qu'espéce. Ce que nous voyons malheureusement encore trop
souvent de nos jours.

Nous devons étre prudents avec le verbe dominer. Nous sommes donc au dessus pour dominer, mais
comme la montagne domine la plaine. Cette domination, accordée par Dieu a 1'adam, doit se faire dans
la méme veine que la domination de Dieu, c'est-a-dire une hiérarchie dans la responsabilité. Dominer la
terre, c'est €tre le plus haut responsable de sa protection; on est alors bien loin de I'exploitation abusive
que l'on vit aujourd’hui ou cette terre, qui est la maison de toute la création, est mise a mal par
l'exploitation abusive des diverses ressources: surpéche, déforestation, pollution de toute sorte,
gaspillage alimentaire, obsolescence programmée des divers objets technologiques, surconsommation
de vétements, etc. Pour prendre un mot d’aujourd’hui, I'adam a 1’obligation d’étre écologiste. Il doit
éviter tout abus, tout gaspillage. Il doit respecter 1’environnement.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr




II- La Geneése

9- La Genese 1, 27 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

27 , . . - o , . ,
Dieu créa l'homme a son image, a l'image de Dieu il le créa, homme et femme il les créa.

Dans ce premier récit de la création (il faut mentionner qu'il est le premier dans la présentation mais le
deuxiéme dans le temps), le texte qui décrit I'intervention de Elohim est d'une briéveté surprenante.
Suivra bientot le deuxiéme récit de la création, si différent du premier, preuve de plus, s'il en faut, que
ce ne sont pas des récits scientifiques sur la naissance et I'évolution de tout l'univers, y compris de
'espece humaine. Ce sont deux perspectives bien différentes pour montrer la vraie nature du Elohim
des Hébreux par rapport aux autres des diverses religions qui l'entourent.

Dans les journées de création précédentes, Elohim a créé des groupes comme la verdure, c'est-a-dire
toutes les variétés de plantes et d'arbres, les astres, les €toiles, les planétes, etc., les animaux marins de
toutes sortes, des animaux terrestres aux multiples variétés, pour enfin créer l'espéce humaine. Or ce
premier récit ne mentionne que trois caractéristiques pour cette espece particuliére, caractéristiques qui
lui sont exclusives.

La premicre doit étre trés importante puisqu'elle est répétée, mais avec une petite différence. Au verset
précédent, il était écrit que cet étre était a I'image de Dieu, comme sa ressemblance. Maintenant il n'est
plus question que de I'image. Dans le commentaire précédent nous avons insisté sur la distinction entre
lI'image et la ressemblance. C'était important de le faire a ce moment puisqu'elle disparait dans la
deuxieme mention. Il faut donc s'en souvenir, car elle implique un engagement de l'adam a se
développer pour devenir une image de plus en plus ressemblante a Dieu. Cette deuxiéme mention, avec
le simple mot image, en constitue alors un rappel important.

I1 faut souligner ensuite qu'il ne s'agit pas de la création du premier adam, mais de 1'adam, cette espece
particuliére d'animal terrestre; en un sens il a été créé un peu comme les autres especes animales, mais
avec une distinction fondamentale.

Troisiemement, ce terreux a deux variantes, le terreux male et le terreux femelle, créés en méme temps.
Ici encore 1l est trop tot pour parler de 'homme et de la femme, mots d'aujourd'hui qui traduisent mal
les mots d'origine. Dans ce récit, adam n'est donc pas le nom propre du premier terreux male, mais son
nom comme espece, comme on dit 1'orignal. Ce terreux, contrairement aux autres especes animales, a
ceci de particulier, il est le seul animal qu'on dit créé male et femelle et ¢a, on le mentionne clairement
des le départ. Pourtant, c'est évident qu'il en est ainsi pour les autres especes animales. Pourquoi?

Cette mention vient immédiatement apres celle de la création de 1'adam a 1'image de Dieu. Cela signifie
que 1'adam male n'est pas a lui seul a I'image de Dieu, pas plus que 1'adam femelle. Pour étre a l'image
de Dieu, il doit étre et male et femelle, et comme 'adam ne peut étre les deux a la fois, il ne pourra étre
a l'image de Dieu que dans la réalisation de la complémentarité des deux genres; ce qui exclut toute
domination de 1'un sur l'autre. Autre point a signaler pour renforcer cette affirmation, c'est la création
simultanée du méle et de la femelle; pas de prédominance ni antériorité de I'un par rapport a l'autre. Le
deuxiéme récit de la création, qui porte en trés grande partie sur l'adam male et femelle, qui
deviendront homme et femme, développe ces deux phases en détail, ce qui donne une perspective bien
différente.

Cet adam, créé male et femelle, est mis en situation; il doit apprendre comment faire pour réaliser le



plan de Dieu; en retour il a recu les €léments essentiels pour le faire: un milieu de vie, la nourriture
nécessaire et l'intelligence pour résoudre les difficultés a venir. Il est créé comme la silhouette de Dieu,
en gros traits; nous avons donc des airs de famille avec Dieu. Mais ressembler a... ne veut pas dire étre
pareil. Je peux avoir une apparence proche de celle de mon pére, mais pour y ressembler, je dois
m'efforcer d'avoir ses qualités. Nous avons des airs de Dieu; il nous reste a trimer dur pour étre son
portrait «tout craché», ce que nous ne serons jamais. Donc notre terreux, male et femelle, doit devenir
un homme (pris au sens du mot latin d'origine ~omo, mot qui inclut les deux sexes).

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I- La Genése

10- La Geneése 1, 28-31 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

“Dieu les bénit et leur dit: «Soyez féconds, multipliez, emplissez la terre et soumettez-la;, dominez sur

. . . : : 29+ .
les poissons de la mer, les oiseaux du ciel et tous les animaux qui rampent sur la terre.» = Dieu dit: «Je
vous donne toutes les herbes portant semence, qui sont sur toute la surface de la terre, et tous les

. . . 30 7 A .
arbres qui ont des fruits portant semence: ce sera votre nourriture. - A toutes les bétes sauvages, a tous
les oiseaux du ciel, a tout ce qui rampe sur la terre et qui est animée de vie, je donne pour nourriture

toute la verdure des plantesy et il en fut ainsi. ' Dieu vit tout ce qu'il avait fait: cela était trés bon. Il y
eut un soir et il y eut un matin: sixieme jour.

On doit d'abord constater un engagement particulier de Dieu; avant de partir et de lancer les terreux,
male et femelle, pour leur longue histoire, il s'associe a eux. Il les bénit. Quand on voit ce verbe, nous
vient souvent a l'esprit la bénédiction du prétre avec le signe de la croix. Il est évident qu'il ne peut pas
s'agir de cela, car le signe de la croix doit venir apres la mort/résurrection de Jésus. Si le verbe francais
bénir vient du latin et signifie dire du bien, ici il ne peut s'agir de cela. Le mot hébreu du texte signifie
s'engager totalement sur ce qu'on a de plus cher. Dans ce sens, c'est comme quand on dit aujourd'hui:
«Je le promets sur la téte de ma mere.»

Le premier geste de Dieu est donc de passer un pacte, c'est le sens de bénir, c'est-a-dire un engagement
personnel total envers I'adam, engagement donné sur ce qu'il a de plus précieux; il lui fait entierement
confiance, sans réticence. C'est aussi un engagement sans contrepartie. Peu importe ce que feront
I'adam male et I'adam femelle, cet engagement de Dieu est total et définitif. Les deux parties de la Bible
se fondent la-dessus. L'Ancien Testament, que I'on appelle a l'occasion le Premier Pacte, trouve son
fondement ici, bien qu'il sera repris et explicité avec I'histoire d’Abraham et de Moise.

L'avantage d'insister ici, des le début de la Genése, sur ce premier pacte, c'est qu'il concerne toute
l'espece qu'on appelle pour l'instant le terreux. Ce pacte est universel, tandis que, avec Moise, ce pacte
concerne d'abord le peuple hébreu qui aura tendance a se 'approprier en exclusivité.

La premicre tache qui est confié au terreux, c'est d'abord, ce qui est essentiel, de s'assurer que l'espece
prospérera et se maintiendra: «Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre.» Trois maniéres de dire la
méme chose, c'est le trois symbolique du trois fois saint. Personne n'a besoin de dessins pour
comprendre ce qu'il faut faire pour y arriver! Et rien dans ce passage ne laisse voir que ce doit étre
pénible et encore moins répréhensible.

Par contre il n'est pas dit de faire déborder la terre, de multiplier jusqu'a trop plein. On peut facilement
comprendre qu'il faut faire assez d'enfants pour assurer la croissance et la survie de l'espece, mais pas
au point tel qu'il y en ait trop. Si au début de I'histoire de 'humanité la mortalité infantile était élevée,
on peut comprendre qu'il faille faire plus d'enfants; maintenant que nous pouvons grandement la
limiter, il est raisonnable et normal d'exercer un certain contrdle sur la procréation. Cela fait partie de
I'évolution de I'histoire et par conséquent de la compréhension des premiers écrits de la Bible. Cela fait
partie aussi du sens du verbe dominer, comme on l'a vu aussi précédemment.

On peut ajouter aussi un petit détail. Cette commande donnée aux terreux de remplir la terre concerne
l'espece, ce qui permet a certains individus de se soustraire a cette commande. Il a donc le loisir de le
faire si, dans sa liberté de jugement, il décide que l'abstention lui convient mieux.



Voyant tout ce qu'il a fait, y compris cela, Dieu vit que cela est trés bon. Le superlatif est employé ici
pour la seule fois et c'est pour toute son ceuvre de création, sans exception.

Un autre aspect intrigue: la nourriture. Pour les animaux marins et les oiseaux, il n'en est tout
simplement pas question. Pour les animaux terrestres, y compris I'adam, la seule nourriture qui leur est
donnée, semble-t-il, ce sont les plantes et les fruits des arbres. De 1a a dire que I'adam doit étre
végétarien, il y a un pas qu'il ne faut pas franchir. Au tout début de I'humanité, 1'étre humain est
chasseur et cueilleur. Ca, on le savait a cette époque. On savait aussi qu'il y avait des animaux
carnivores et que la prédation fait partie du cycle ordinaire de beaucoup d'animaux. Il est difficile de
voir pourquoi il n'est pas fait mention de la chaire animale comme nourriture, d'autant plus que le
«veau gras» tiendra une place importante pour parler de fétes, d'abondance et méme du banquet céleste.
Manger de la viande peut étre compris dans le verbe dominer, c'est-a-dire dans la saine gestion de la
création.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail. fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I1- La Genese

11- La Genese 2, 1-4a (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

'Ainsi furent achevés le ciel et la terre, avec toute leur armée. “Au septiéme jour Dieu avait terminé
tout I'ouvrage qu'il avait fait et, le septiéme jour il chéma, aprés tout l'ouvrage qu'il avait fait. *Dieu
bénit le septieme jour et le sanctifia, car il avait chdmé apres tout son ouvrage de création.

“Telle fut I'histoire du ciel et de la terre, quand ils furent créés.

C'est fait, tout est I3, c'est terminé et en plus c'est bien fait, de I'aveu méme de Dieu. La création est
résumée en deux mots: le ciel et la terre. Avec tout ce qui vient avec, tout ce qui meuble le ciel et la
terre. Il est important de rappeler le début de ce premier récit de la création: « Dieu créa le ciel et la
terre. Or la terre était vide et vague.» Voila donc tout ce qu'il a fait pour que le désordre initial, le tohu
bohu, soit remplacé par une organisation dont lui seul était capable. Cela est présentée par le mot armee
qui signifie d'abord toutes les €étoiles. Vivement un peu de repos apres une telle semaine!

Quand on dit que Dieu a créé le monde en sept jours, ce n'est pas tout a fait exact. En regardant de prét
le récit, s'il y a bien sept jours, il n'y en a que six pour le «travail» de création. «Au septiéme jour, Dieu
avait terminé tout lI'ouvrage.» Que faire de ce septiéme jour de la semaine, car a cette époque, celle de
la conception de la Genése, la semaine de sept jours existait déja. Elle nous vient de la Mésopotamie,
avant méme la naissance du peuple hébreu.

L'origine probable de la semaine de sept jours serait la division en quatre temps d'un cycle lunaire qui
dure environ 28 jours. Ce sont les quatre phases de la lune qui culminent avec la pleine lune. Déja la
vie en société se rythme avec ce découpage du temps qui comprend la journée (rotation de la terre sur
elle-méme, mais a cette époque on croyait que c'était le soleil qui faisait le tour de la terre) et I'année
pour un tour complet de la terre autour du soleil que I'on comprenait comme le cycle des quatre saisons.
La division en mois fut plus pénible a cause du trop grand décalage entre le cycle lunaire de 28 jours et
le nombre de jours pour le retour du solstice d'été, 365 et quelques heures, ce qui fait un peu plus de 13
mois par année. C'est a cause de ces trois sources distinctes de mesure du temps que le calendrier est si
complexe.

Il 'y avait déja aussi a cette époque, les jours de travail et les jours de repos. Il n'y a pas si longtemps
encore, la semaine de travail comptait six jours. Mais on avait déja compris qu'il fallait du repos tant
pour les humains que pour le bétail qui était une force de travail importante. Ce n'est donc pas le récit
de la Genése qui a inventé le «Jour de repos»; il lui a plutét donné un sens particulier. Dans cette
nouvelle facon de voir le monde, comme on I'a vu au début, les Hébreux veulent montrer que leur
Elohim est unique et, de ce fait, supplante tous les autres Elohim. Si lui-méme avait eu besoin de repos
apres six jours de labeur, il devait en étre ainsi pour I'étre humain. Il n'est donc pas égoiste comme les
autres Elohim. Ce qu'il demande pour lui, il I'accorde aussi a I'étre humain.

On travaillait six jours, mais le dernier devait étre chéme, c'est-a-dire sans travail. On a rétabli
aujourd'hui dans la plupart des traductions de la Bible ce sens d'origine; avant on disait que Dieu s'était
reposé. Le septieme jour donc Dieu chdme, c'est-a-dire ne travaille pas. Bien sdr, il est facile de
comprendre qu'une journée sans travailler est généralement moins fatigante qu'une journée de labeur,
surtout a cette époque ou une grande partie du travail était manuel. Cette journée sans travail devient
ainsi assez facilement une journée de repos.



Et ce septieme jour est béni, est-il écrit, ce qui veut dire qu'il est essentiel, car on ne peut pas travailler
sans arrét. Une pause hebdomadaire est nécessaire. En outre, le travail de création devait aussi avoir
une fin. 1l ne pouvait donc pas durer sept jours, puisque la pratique du sabbat était déja en place au
moment de I'écriture du récit et cela venait montrer unr fois de plus que le Elohim des Hébreux se
distinguait des autres. Ce repos est nécessaire pour I'étre humain. Et Jésus dira pour bien le préciser:
«La sabbat est fait pour I'hnomme et non I'homme pour le sabbat.» Le «jour du sabbat», dit en latin, a
donne le mot samedi, dernier jour de la semaine.

«Telle fut I'histoire...» Contrairement a toutes les divinités des religions polythéistes qui interviennent
sans cesse pour chambouler le déroulement de la vie sur terre, le Elohim des Hébreux se retire et laisse
aller sa création sous la supervision de I'étre humain a qui il a laissé le soin de la préserver.

Au tout début de notre analyse, nous avons parlé du «Jour un», soit le début de la présentation de la foi
du peuple hébreu, foi en un Elohim totalement différent des Elohim des peuples voisins. «Telle fut
I'histoire...», I'histoire de la foi. On pourrait transposer un passage de la priére eucharistique en disant:
«elle est grande la foi des Hébreux...» Et elle propose une nouvelle facon de voir la place de Dieu dans
la vie de chaque personne, tant a cette époque qu'aujourd'hui. C'est donc le vrai début de la relation
unique d'un Dieu qui se veut proche des humains.

Et oublions une fois pour toute un prétendu récit scientifique racontant les débuts de I'univers et de son
évolution.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

II- La Geneése

12- La Genése 2, 4b-7 (Texte tir¢ de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

4b . . .5, .
Au temps ou Yahvé Dieu fit la terre et le ciel, “il n'y avait encore aucun arbuste des champs sur la
terre et aucune herbe des champs n'avait encore poussé, car Yahvé Dieu n'avait pas fait pleuvoir sur la

terre et il n'y avait pas d'homme pour cultiver le sol. T outefois, un flot montait de la terre et arrosait

toute la surface du sol. "Alors Yahvé Dieu modela I'homme avec la glaise du sol, il insuffla dans ses
narines une haleine de vie et 'homme devint un étre vivant.

Nous abordons maintenant le deuxiéme récit de la création.

Rappelons d'abord que le premier récit que nous venons de voir est en réalité postérieur au deuxiéme
récit que nous allons regarder. On peut aussi poser la question a savoir pourquoi deux récits de la
création, surtout qu'ils ne concordent pas sur de nombreux points. Il ne faut pas perdre de vue que le
peuple hébreu n'est pas un bloc uniforme; il est composé de diverses tribus et que son histoire en tient
compte.

Il faut chercher les différences aussi du coté de la perspective envisagée et surtout du besoin de
conserver les diverses approches. Autrement dit, si la fable est différente, le sens profond va dans le
méme sens. Deux histoires, deux objectifs différents dans 1'enseignement du méme Dieu.

Une deuxiéme remarque: dans le premier récit qu'on vient de voir, la création de I'adam tient en une
toute petite phrase. Dans le deuxiéme récit que nous abordons maintenant, c'est tout le contraire. Tout
le récit de la création tient en quelques phrases et celui de la création de 1'étre humain occupe toute la
place. Cela va donner une vision différente et complémentaire aux récits de la création. C'est un aspect
trop souvent négligé qui, de surcroit, montre que ces histoires ne peuvent pas étre prises au pied de la
lettre. Nous ne le répéterons jamais assez, la Bible n'est pas un livre de science physique mais de
science religieuse, pas un livre pour savoir mais pour croire.

Dans le deuxieme récit, il n'est plus question de sept jours pour la création, mais d'un temps
indéterminé, qu'on peut supposer assez long: «Au temps ou Adonai-Elohim fit la terre et les ciels...»,
comme on dirait: «Au moment de la découverte des Amériques...» Seules deux étapes sont
mentionnées. Il y a eu la création de la terre et des ciels, mais il n'y a pas encore de pluie pour que la
terre produise plantes et arbres, ni le terreux pour s'occuper d'elle. Jamais il n'est fait mention de la
création du régne animal.

Pas de pluie encore; pourtant voila que de la terre monte une vapeur qui va permettre au sol de produire
du fruit, étape nécessaire pour produire et entretenir la vie. C'est la mise en place du contexte du
deuxiéme récit. Les premieres grandes civilisations ont émergé dans un milieu aride, entourées de
nombreux déserts. Tous ces gens connaissent I'importance de I'eau pour abreuver les animaux et nourrir
toute la végétation.

Apres la pluie vient le terreux. Mais pourquoi ce terreux? Pour cultiver le sol, une facon de dire pour
s'occuper de la création. Mais aussi pour s'occuper de lui-méme, car il est présenté comme la finalité de
la création. Ce terreux aura a se développer pour devenir I'étre humain. I1 est 1a pour s'occuper de la
création, non pas pour servir le dieu hébreu. Cela le démarque fondamentalement des dieux des autres
religions.



C'est a partir de la poussiere du sol que Adonai-Elohim va fagonner le terreux. Contrairement a ce qui
se passe dans les autres religions de 1'époque, ce n'est pas dans un moule que sera fabriqué I'étre
humain, en série pour devenir les esclaves des dieux, mais c'est dans les mains mémes d'Adonai-
Elohim qu’il sera formé. De plus il recevra de son créateur le souffle de vie. Cette vie physique
comprend aussi la vie intellectuelle et spirituelle. Un étre doué d'intelligence. En fait, il est créé terreux
pour devenir homme au sens originel du mot, étre humain.

Avec ce deuxiéme récit, nous passons doucement, sans trop savoir exactement ou dans le texte, du
terreux comme espece a un terreux en particulier, ce que nous ne trouvons pas dans le premier récit de
la création ou il n'est question que de l'espece terreux. Il n'y avait personne pour cultiver la terre et il est
¢vident qu'une seule personne ne peut suffire pour le faire. Pour l'instant, il s'agit encore de 1'espéce dite
terreux.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail. fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

II- La Geneése

13- La Genése 2, 8-15 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

Yahvé Dieu planta un jardin en Eden, a l'orient, et il y mit I'homme qu'il avait modele. *Yahvé Dieu fit
pousser du sol toute espece d'arbres séduisants a voir et bons a manger, et l'arbre de vie au milieu du
jardin, et l'arbre de la connaissance du bien et du mal.

10 . a . . . L. 11
Un fleuve sortait d'Eden pour arroser le jardin et de la il se divisait pour former quatre bras. Le

A . .. 2
premier s'appelle le Pishon: il contourne tout le pays de Havila, ou il y a l'or;, l'or de ce pays est pur
et la se trouvent le bdellium et la pierre de cornaline.

13 s A . 14 . s
Le deuxieme fleuve s'appelle le Gihon: il contourne tout le pays de Kush. Le troisieme fleuve

s'appelle le Tigre: il coule a l'orient d'Assur. Le quatrieme fleuve est I'Euphrate. " Yahvé Dieu prit
['homme et l'établit dans le jardin d'Eden pour le cultiver et le garder.

Regardons d'abord la configuration de l'espace pour toute la création. Les sept ciels ou logent tous les
astres et les luminaires, le plafond qui les sépare de ta terre qu'on appelle firmament, sous ce
firmament, le ciel des oiseaux, la terre ferme pour les animaux terrestres (bestiaux, bestioles bétes
sauvages), les mers pour tous les animaux marins, le sous-sol qui comprend les enfers ou séjour des
morts et I'enfer ou lieu de punition éternelle. Mais aucune séparation géographique de l'espace sur terre.

Voila que maintenant, pour le terreux, Adonai-Elohim crée un espace bien délimité, un jardin en Eden.
Quelques questions se posent. Qu'est-ce donc que ce jardin? Ou cela peut-il bien étre? A quoi et a qui
sert-11?

Premier glissement de sens. Nous passons de I'espece terreux a un terreux placé dans un jardin congu
pour lui. Pourtant, on ne sait rien d'autre que ce terreux, cet adam, est un étre vivant animé d'un souffle
venu d'Adonai-Elohim; il n'est ni male ni femelle, du moins pour l'instant.

C'est un jardin que Dieu crée pour y placer I'adam, en suivant de pres le texte original en hébreu. C'est
lors de la traduction en grec (la Bible qu'on appelle la Septante) que le mot paradis, issu de la tradition
perse, est apparu. Mais un jardin, c'est un espace clos, bien délimité.

Ou se trouve cet Eden? Commencons par traduire ce mot: Délices. Oui, un jardin en Délices (au pays
qui s'appelle Délices). Et voila que ce jardin prend un sens particulier; c'est un jardin tout prét pour
accueillir I'adam puisqu'il donne déja des fruits. Cela révele toute l'attention que le Dieu des Hébreux
accorde a sa créature animée de son souffle méme. Ce lieu se trouve a I'Orient, a 1'Est, facon de dire
que ce lieu est loin et inaccessible aux humains de I'époque. L'Orient, c'est le lieu d'origine de ce qui est
mystérieux et fantastique, le lieu d'ou émanent les bontés de Dieu. C'est dans cette tradition que
I'évangéliste Matthieu fait venir ses mages de 1'Orient.

Ce jardin est plein d'arbres, désirables a voir et bons a manger. Pourtant deux se distinguent. D'abord le
premier, dit 'arbre de vie, situé au beau milieu du jardin, et un autre, celui de la connaissance du bien et
du mal placé quelque part dans le jardin. Nous assistons a la mise en place du drame qui s'en vient
qu'on peut résumer ainsi. L'adam, fraichement créé, a besoin d'un petit cocon pour commencer sa vie,
son apprentissage de base. C'est une expérience universelle et si ancienne. D¢&s sa naissance, I'enfant a
besoin d'un milieu protecteur, sécuritaire et nourricier pour se développer et atteindre 1'age adulte. C'est



ce qui va se passer ici. Mais on sait déja que l'apprentissage pour devenir adulte est long, périlleux et
difficile. C'est ce qui s'en vient avec la suite du récit.

Une longue description de l'endroit ou se trouve le lieu dit les Délices ('Eden) sépare deux éléments
forts de cette partie. Pourquoi décrire avec tant de précision cette localisation géographique surtout
qu'elle est impossible, car ce prétendu fleuve qui part du pays Eden pour se diviser en quatre fleuves
dont deux seraient en Afrique et deux, ceux-la mieux connus, en Orient? Surtout que le Tigre et
'Euphrate n'ont méme pas la méme source!

Le fleuve passe par le jardin pour l'arroser; mais il ne s'arréte pas 13; il va arroser tout le monde connu
de 1'époque. Ce jardin, cré¢ par Dieu pour former I'étre humain, devient ainsi la source universelle pour
alimenter I'humanité enti¢re. Et voila que le Dieu des Hébreux se présente comme le Dieu universel. 11
se sert du peuple hébreux comme moyen de rejoindre tous les humains; il n'appartient donc pas en
exclusivité aux Hébreux. N'aurions-nous pas a nous poser cette question? Le Dieu des chrétiens n'est-il
pas aussi le Dieu de I'humanité entiére!

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail. fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

II- La Geneése

14- La Genése 2, 16-17 (Texte tir¢ de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

16 . . L
Et Yahvé Dieu fit a I'homme ce commandement: «Tu peux manger de tous les arbres du jardin.

17, . : . . .
Mais de l'arbre de la connaissance du bien et du mal tu ne mangeras pas, car le jour ou tu en
mangeras tu mourras.»

Nous assistons maintenant a la mise en place des éléments cruciaux du drame qui s'en vient. Cela
commence par un ordre a deux volets, I'un positif et I'autre négatif. L'adam peut se nourrir de tous les
arbres, sauf un. Tous les arbres? Surprenant! N'y a-t-il pas au centre de ce jardin I'arbre de Vie? Le
centre du jardin, c'est pourtant I'endroit le plus facile a trouver, et pourquoi cet arbre ne serait-il pas le
seul, puisque c'est 1'arbre de vie?

C'est qu'au plan de la nourriture il y a l'essentiel et le complémentaire. L'essentiel, c'est la vie
spirituelle, elle doit étre au centre de la vie humaine, puis il y a le complémentaire, mais trés important,
la vie physique. Cette vie spirituelle, c'est le développement de toute 'humanité possible en chacun de
tout étre humain. Quant a la vie du corps, I'humain doit aussi apprendre a la développer par de saines
habitudes de vie. Dieu assure ainsi toute le vie, a tous les niveaux, en offrant ce qui est nécessaire, mais
en laissant toute liberté¢ a I'adam de faire les bons choix. Tout cela est fourni gratuitement. L'adam n'a
qu'a se servir. A I'opposé, un seul arbre est mortel, celui de la connaissance du bien et du mal.

Ou est-il celui-la? Partout dans le jardin; un peu plus loin dans le récit on dira qu'il est lui aussi au
centre, mais pas nécessairement le méme centre. Ce peut €tre n'importe quel arbre, car rien ne le
distingue des autres. Comment et pourquoi ne pas y toucher? Et surtout pourquoi obéir?

La connaissance du bien et du mal, c'est la connaissance totale, absolue, qui appartient en exclusivité a
Dieu. Nous ne pouvons avoir qu'une connaissance partielle des choses, et espérer tout connaitre est une
illusion. Nous avons aussi tout a apprendre, car nous sommes en perpétuelle formation. C'est pour cela
qu'il faut faire confiance a Dieu. Cette interdiction n'est pas une punition, c'est simplement une mise en
garde. Nous retrouvons une histoire comparable avec le mythe de la «boite de Pandore», cette déesse
grecque qui recut de Zeus, le peére des dieux, un cadeau, une boite avec l'interdiction de l'ouvrir.
Promise a un autre dieu, elle ne résista pas a lI'envie d'ouvrir la fameuse boite une fois rendue a
destination. Alors s'échappérent de la boite toutes les miseéres humaines, la vieillesse, la folie, 1'orgueil,
la maladie, la misére, etc.

Un autre exemple, plus pres de nous. Que font les parents quand ils éduquent leurs enfants? Selon 1'age
et les circonstances, il y a des choses permises et d'autres interdites. On permet a 1'enfant de jouer avec
tous les jouets qu'on leur donne, mais il est interdit de prendre les couteaux, les produits d'entretien, etc.
Et bien sir il y a des risques graves pour l'enfant désobéissant. Mais l'enfant est en formation, il
apprend a devenir adulte, a comprendre, en partie, ce qui est bien et ce qui est mal. Pourtant, il doit
apprendre qu'il y aura toujours des interdits infranchissables. On ne tue pas pour obtenir un bien qui ne
nous appartient pas. Et la peine est sévere. Encore aujourd'hui, dans certains pays, c'est la peine de mort
qui punit ce geste.

Dieu dit donc a I'humain en devenir: «Voici ce qui est permis et ce qui ne l'est pas.» Mais tu devras

découvrir par toi-méme, par ton jugement, ce que tu dois faire a chaque jour de ta vie. C'est une
définition de la liberté. La liberté, ce n'est pas la possibilité de faire tout ce qui nous passe par la téte,



mais celle de faire le bien. Choisir le bien et non le mal, voila la recette de 1'épanouissement humain, la
recette du bonheur. Pour faire les bons choix, nous avons les commandements de Dieu qui s'impriment
lentement dans notre formation d'étre humain par la conscience qui se développe en nous.

Mais parler de commandements, c'est prendre un terme dont le sens doit étre précisé. Pour cela il faut
prendre le mot utilisé¢ dans le texte de 'Exode qui présente ce qu'on appelle les dix commandements,
dont la traduction la plus courante est les Dix Paroles, comme quand on parle de parole de sagesse. On
peut dire qu'il s'agit de recommandations venant de I'auteur méme de 1'humanité, de celui qui sait ce
qu'il faut faire et ne pas faire pour devenir humain au maximum.

Désobéir, c'est la mort, non pas la mort physique, mais la mort morale, la mort de notre humanité
individuelle. N'oublions pas que la désobéissance est un acte volontaire, délibéré; elle reléve de la
liberté¢ individuelle. Je désobéis quand je sais que je désobéis. C'est 1a le domaine complexe de la

conscience.

L'étre humain a besoin du Jardin pour se former en tant qu'étre humain, mais il devra le quitter pour se
réaliser.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail. fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

II- La Geneése

15- La Genése 2, 18-20 (Texte tir¢ de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

" Yahvé Dieu dit: «Il n'est pas bon que I'homme soit seul. 1l faut que je lui fasse une aide qui lui soit

. 19 s e 3 . . .
assortie.»  Yahvé Dieu modela encore du sol toutes les bétes sauvages et tous les oiseaux du ciel, et il
les amena a I'homme pour voir comment celui-ci les appellerait: chacun devait porter le nom que

. . , 20 \ . . . \
l'homme lui aurait donné. ~ L'homme donna des noms a tous les bestiaux, aux oiseaux du ciel et a
toutes les bétes sauvages, mais pour un homme, il ne trouva pas l'aide qui lui fiit assortie.

Derniers éléments de la mise en scéne, étape complexe et cruciale, avant de passer au drame manigancé
par le serpent. Résumons brievement les derniers événements a partir de la création de 1'adam pour
suivre I'évolution de ce dernier. 11 est facile d'y voir la création d'une espéce qui sera bien différente des
autres a venir, car dans ce deuxiéme récit, les animaux viennent apres lui. Ce terreux, ce glaiseux ou cet
adam, c'est la méme chose, est un étre unisexe, ou peut-étre mieux sans sexe, a ce stade-ci. Il vient de
recevoir le souffle de vie de la part de Dieu; c'est maintenant un étre en devenir, en devenir humain.

En I'établissant dans le jardin du pays Eden, Dieu en fait un étre unique, le spécimen de base, le
prototype; cela ne veut pas dire qu'il en a créé qu'un seul. Il serait plus juste de dire que Dieu crée ce
qui fait le caractére unique de tout étre humain, sa spécificité si on peut dire. Mais ce prototype est
incomplet; il manque, semble-t-il quelque chose de trés important, car la situation actuelle n'est pas
qualifiée de bonne, contrairement a ce qui s'est passé dans le premier récit ou chaque jour Elohim
constatait que ce qu'il avait fait était bien.

1l n'est pas bon que l'adam soit seul. Pourquoi? Il n'est pas autosuffisant, et ce, a tout point de vue; c'est
comme ¢a qu'il a été créé. Il a besoin d'une aide qui lui soit assortie. Voila les deux mots clés: aide
assortie. 1l est évident qu'il a besoin d'aide. Comment peut-il, seul, s'occuper de toute la terre, non
seulement le jardin en Eden, mais de la terre entiére. Alors, «c'est parti» pour l'aide! On voir apparaitre
tout le régne animal, bestiaux, bétes sauvages et oiseaux; mais il n'y est pas question de la faune
marine. Adonai-Elohim présente toute cette faune a 1'adam. Ce dernier donne un nom a chaque espece,
ce qui veut dire qu'il les regoit et en prend possession. Et c'est réussi pour l'aide physique. A I'époque
de la formation de ce récit, il y avait belle lurette que 1'étre humain se servait de la force animale pour
travailler.

Mais la réussite n'est pas compléte, un demi-succes, ou demi-échec, c'est comme on veut, car cette aide
n'est pas assortie. Que faut-il de plus pour atteindre cet objectif? C'est bien beau l'aide physique, mais
ce serait oublier toute la formation et le développement de sa nature spécifique. L'étre humain ne peut
pas se développer sans l'aide ou la présence d'autres €tres humains, il n'est pas un €tre qui peut
s'épanouir dans la solitude totale. Il faut quelque chose de semblable mais de pas pareil. Semblable,
c'est un étre en devenir comme l'adam, qui doit se former et se développer. Mais pas pareil; I'adam n'a
pas besoin d'un clone. Ce doit étre une différence qui n'empéche pas une égalité totale. C'est ce que
I'adam n'a pas trouvé dans toute la faune qu'Adonai-Elohim lui a présentée.

C'est dans les versets suivants du deuxiéme récit que nous passerons définitivement de l'espéce
«terreux ou glaiseux» a l'espece humaine, mais aussi du terreux sans distinction de sexe, au male et a la
femelle. Nous aurons alors a utiliser le mot homme qui nous causera bien des maux de téte, car nous
avons perdu, dans le passage du latin au frangais un mot bien utile qui formait une trilogie, le mot pour
I'étre humain male, le mot vir. Les deux autres mots latins de cette trilogie sont homo pour signifier



toute 1'espece sans distinction de sexe et le mot femina pour signifier la femme. Cela explique aussi,
pour nos réflexions, le recours aux mots mdle et femelle dont on se sert habituellement pour les
animaux et qui ne doivent pas étre pris dans un sens péjoratif.

Or la disparition du mot vir, qui ne subsiste plus que dans les mots viril et virilité et quelques autres
dérivés moins fréquents, a fait en sorte que le mot homme désigne a la fois le sexe masculin ou toute
I'espéce humaine, le contexte permettant généralement de voir assez clairement la différence. Mais a
causes entre autres des régles grammaticales (I'évolution trés complexe permet de les comprendre),
dont le fameux masculin I'emporte sur le féminin, et en particulier dans le contexte historique actuel ou
une forte majorité rejette 'idée que le mot homme puisse avoir le sens générique, cela a fait en sorte
que l'on associe maintenant le mot ~omme au sexe masculin exclusivement, nous privant ainsi d'un mot
générique pour désigner toute l'espéce humaine. Il y aurait tout un ouvrage a écrire sur la question;
nous la laisserons de coté puisque cela nous entrainerait hors de notre propos. Contentons-nous de ceci
pour le contexte de ces commentaires: I'expression étre humain désignera toute I'espéce sans distinction
de sexe, le mot homme représentera le sexe masculin (2 quelques exceptions prés que le contexte
permettra de voir) et le mot femme, le sexe féminin.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail. fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

II- La Geneése

16- La Genése 2, 21-24 (Texte tir¢ de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

21 . . . . A
Alors Yahvé Dieu fit tomber une torpeur sur l'homme, qui s'endormit. Il prit une de ses cotes et

. 22, . A . . e r y 1y
referma la chair a sa place. ~ Puis de la cote qu'il avait tirée de I'homme, Yahvé Dieu faconna une
femme et l'amena a l'homme.

23 e . . .
Alors celui-ci s'écria: «Pour le coup, c'est l'os de mes os et la chair de ma chair! Celle-ci sera

, . ., 24 . . \
appelée femme, car elle fut tirée de I'homme, celle-ci!»  C'est pourquoi l'homme quitte son pére et sa
mere et s'attache a sa femme, et ils deviendront une seule chair.

Nous avons vu dans le premier récit de la création que Elohim a créé I'adam male et femelle d'un seul
coup. Dans ce deuxiéme récit il s'agit maintenant d'un processus en deux étapes. La question a ne pas
poser est de savoir lequel des deux récits est le vrai. Ils sont faux tous les deux, car cela ne s'est pas
passé ainsi, c'est ce que nous révele la science. Pourtant ils sont vrais tous les deux au plan de la foi, car
il s'agit de deux perspectives didactiques, si on peut prendre ce mot contemporain. Dans le deuxieme
récit, c'est la vue du Créateur qui est détaillée et précisée. Il est donc riche d'enseignement.

1l n'est pas bon que l'homme soit seul, du texte précédent, représente encore le terreux, sans distinction
de sexe. Puis de la cote qu'il avait tirée de I'homme, Yahvé Dieu faconna une femme et l'amena a
['homme. Voici qu'apparait la femme, ce qui fait que, par simple déduction et sans que ce soit dit,
I'adam est devenu male. Mais le plus important reste a venir, car pour l'instant, I'adam n'en a pas encore
pris conscience. Autre détail significatif: c'est a partir d'une cote de I'adam que Dieu fagonne 1'aide qu'il
espere assortie.

On ne sait pas pourquoi l'adam aurait pu s'écrier ainsi, car pour cela il aurait dii étre conscient de
'opération chirurgicale qui lui a fait perdre une cote. Chaque fois qu'on se pose une question relevant
de T'historicité du récit, nous tombons dans 1'absurde. Faut-il encore rappeler que nous ne lisons pas un
livre racontant I'épopée humaine ou un livre d'anatomie, mais un style de récit a valeur symbolique.

Si la traduction du mot hébreu d'origine par le mot francgais cote est la plus fréquente, il pourrait aussi
étre traduit par coté, ce qui peut révéler une proximité encore plus grande entre les deux créatures. C'est
un autre moi, mais différent! Mais peu importe le sens retenu, de la matiere premiere de la premiere
créature, Dieu tire la deuxieéme. Ce qui revient a dire que de la méme matiere, il a créé en deux étapes
des étres de méme nature et égaux. C'est a 1'adam male que revient le privilege de nommer cette
nouvelle créature, car il y a une antériorité¢ dans les étapes, mais égalité de 1'état, car il ne faut pas
perdre de vue I'égalité entre les deux étres. C'est ce que va démontrer ce cri de I'adam qui se reconnait
male en nommant sa vis-a-vis femme.

La encore nous souffrons d'une insuffisance du francais pour montrer la trés grande proximité de ces
deux étres. Servons-nous de I'anglais pour commencer. Au mot homme correspond le mot man et au
mot femme, celui de woman. On y voit facilement la méme racine, le deuxiéme mot dérivant du
premier.

Celle-ci sera appelée femme, car elle fut tirée de I'homme. Revenons maintenant aux mots hébreux.
L'adam dit: « elle sera appelée isha, car elle fut tirée de ish.» A ce stade nous avons les trois mots
nécessaires pour parler de 1'étre humain, créé male et femelle. Voila le cri nécessaire pour la prise de



conscience de l'adam, la distinction en deux sexes. Nous sommes bien loin du premier récit de la
création ou Elohim a créé 1'étre humain en le créant directement male et femelle. Et tout ce qui suivra
dans l'histoire est propre au deuxiéme récit. On assistera a une présentation détaillée des
caractéristiques de la vie de I'étre humain (adam), étre humain homme (ish) et femme (isha).

C'est pourquoi I'homme quitte son pere et sa mere et s'attache a sa femme, et ils deviendront une seule
chair. Voici une autre phrase qui semble banale mais qui en dit long. Dans toutes les sociétés de
1'époque, ce n'est pas comme cela que ¢a se passe. La femme quitte son pére et sa mere pour aller vivre
dans la famille de son mari. Mais voila que I'homme aussi doit quitter son pére et sa mere. Quelle est
donc cette nouveauté? Il ne s'agit pas d'une critique de la vie sociale de 1'époque mais un symbole de la
complémentarité¢ de I'hnomme et de la femme et de 1'évolution de la personne vers le développement de
tout son étre. Les deux ont besoin 1'un de I'autre.

C'est cela une aide assortie, une personne, une femme, placée a c6té de 'homme, en constant contact
I'un avec l'autre, une sorte d'émule pour I'avancement de chaque personne. Pas de domination, pas de
supériorité puisqu'il doivent devenir une seule chair. Il ne s'agit pas d'une fusion corporelle, mais un
travail d'équipe qui commence, avec les hauts et les bas que comporte toute relation humaine, si intime
soit-elle.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail. fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

II- La Geneése

17- La Genése 2, 25 (Texte tiré¢ de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

25 L. . .
Or tous les deux étaient nus, l'homme et sa femme, et ils n'avaient pas honte ['un devant l'autre.

Que vient faire ici la nudité? En quoi est-ce important de préciser que I'homme et la femme sont nus
I'un devant l'autre; on se souvient que cette question n'était pas soulevée dans le premier récit! Nous
avons affaire a diverses formes de nudité. La premiere nudité est celle de la naissance. Un bébé ne vient
pas au monde tout habillé, on le sait bien. C'est cette nudité naturelle qui est d'abord présentée.
L'homme et la femme viennent d'€tre créés; ils sont comme des bébés naissants. Ignorants tout, ils
auront a apprendre 1'un de l'autre. Il n'y a pas de honte a y avoir. Mais l'apprentissage ne se fera pas
sans heurts, car ils ne pourront pas étre toujours d'accord. Chaque étre humain a sa personnalité propre
et ses aspirations particulicres.

Ils sont aussi présentés a I'dge adulte, et méme a ce stade, la nudité ne les géne pas. Leur différence de
sexe n'est pas une source de discorde ou de convoitise. Mais ¢a, c'est 1'idéal. Dans la vraie vie il en va
tout autrement; et ¢a s'envient...

Ils sont nus aussi car ils n'ont rien a se cacher. Ils sont 1a I'un pour l'autre, car, ne I'oublions pas, si la
femme est l'aide assortie, c'est que I'homme lui convient aussi. Pour réussir leur entreprise de
développement, ils ne doivent rien se cacher. Or la nudit¢ demande de la confiance. On ne peut étre
vulnérable que nu.

Cette présentation de la création décrit la nature humaine. C'est le monde idéal, I'objectif a atteindre.
Mais la suite du récit va montrer que cette perfection n'est pas accessible; c'est un guide pour le
développement; mais il y aura des erreurs de parcours; cela aussi fait partie de la nature humaine, de
l'aventure humaine pourrait-on dire.

Terminons par une conclusion partielle, car I'histoire n'est pas finie. Soulignons rapidement quelques
erreurs de la théorie créationniste. Elles viennent du fait qu'on a fait de deux récits tres différents qui
ont des objectifs différents un seul récit qui devient incohérent. Sept jours dans le premier récit, aucune
mesure du temps dans le deuxiéme. Formation des luminaires dans le premier, aucune mention dans le
deuxiéme, sans parler de I'absence des sept ciels. La création de tous les animaux avant 1'adam dans le
premier, 1'adam vient en premier dans le deuxiéme récit. La création simultanée de 1'homme et de la
femme dans le premier récit. Dans le deuxieme Adonai-Elohim commence par l'adam avant de le
séparer en deux et créer, a partir de ce dernier, la femme.

Cela nous ramene a la question de la véracité des récits de la Bible. On ne répétera jamais assez qu'il
s'agit d'un livre qui présente, pour 1'Ancien Testament, la foi juive, ses fondement, ses différences
fondamentales par rapport aux autres religions qui lui sont contemporaines. Pour raconter tout cela on
se sert d'un style littéraire du genre de l'analogie, de la parabole. Pensons toujours a I'exemple des
fables de La Fontaine, fausses au plan de la zoologie, vraies pour décrire les principaux travers
humains.

On peut dire aussi que le déroulement de ce deuxieéme récit nous présente I'étre humain comme un étre
en devenir, un étre qui doit chercher a se développer au maximum, sans atteindre la perfection du
développement. Il a été créé pour se développer non pas comme l'animal en étant dépendant de son



instinct, mais en cherchant ses repéres, en toute liberté. Or la liberté suppose des choix, choix qui
doivent se fonder sur la réflexion, la délibération intérieure, et la possibilité de faire le mauvais choix.
Nous n'avons pas €té créés parfaits; c'est un fait. Inutile de chercher pourquoi, car cette question restera
toujours sans réponse. Notre vie est un long processus de formation, fait de choix tant6t heureux, tantot
malheureux.

C'est ce que la suite du récit va nous montrer. Nous allons maintenant nous plonger dans une tranche de
vie au jardin du pays Eden qui va nous montrer les difficultés inhérentes au développement de 1'étre
humain, étre qui a besoin des autres, en particulier de I'autre pour devenir le plus humain possible.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail. fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

II- La Geneése

18- La Genése 3, 1-7 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

1 fo , . r oy . . .y
Le serpent était le plus rusé de tous les animaux des champs que Yahvé Dieu avait faits. 1l dit a la
femme:«Alors, Dieu a dit: Vous ne mangerez pas de tous les arbres du jardin?»

L'arrivée en scéne de ce nouveau personnage qu'est le serpent marque un tournant décisif dans cette
histoire. Nous pouvons tirer trois ¢léments fondamentaux de ce premier verset: le serpent est le plus
rusé des animaux, il a été créé par Yahvé Dieu et il parle.

Nous devons commencer par la symbolique du serpent, elle est essentielle. Pourquoi donc un serpent?
La réponse se trouve dans la place qu'il occupe dans les civilisations qui entourent le peuple hébreu.
Retenons a titre d'exemple sa place dans la civilisation égyptienne, celle qui nous est la plus familiére;
ce serait trop long de faire le détour par les civilisations babylonienne, sumérienne, assyrienne, etc.

Dans la civilisation égyptienne, le serpent représente tantot le mal, tant6t la protection. On le retrouve
sur le devant de la coiffe des pharaons. Ces civilisations ont affublé le serpent de plusieurs valeurs.
C'est un animal a la capacité¢ de camouflage extraordinaire, ses déplacements sont on ne peut plus
discrets, mais surtout, ce qui intriguait ces peuples, c'est la mue du serpent. Pour grandir, le serpent doit
changer de peau, car elle, elle ne grandit pas. Cette mue est considérée comme une nouvelle naissance
et crée le mythe de I'immortalité; on croyait le serpent vivre une mue perpétuelle, sauf bien entendu
quand on réussissait a le tuer. Le serpent est donc intimement li¢ aux relations entre humains et les
dieux, et c'est le role qu'il joue dans ce récit de la Genese.

Le serpent est rusé, lit-on. Quiconque a vu un serpent se préparer a attraper une proie voit les images de
sa capacité a rester compleétement immobile, seule sa langue fourchue qui sort rapidement pour flairer
la présence de sa proie. On connait aussi sa capacité de frapper comme 1'éclair et, bien sir, pour de
nombreuses especes, en particulier dans les régions du Moyen Orient, son venin mortel.

Pourtant, il a été créé par Yahvé Dieu, et toute son ceuvre de création, Adonai-Elohim, comme on le
nommait au début de ce récit de la création, a jugé que toute son ceuvre était bonne. Ce n'est donc pas le
serpent lui-méme qui est en cause ici, mais toute ces valeurs symboliques que I'on trouve dans les
civilisations voisines du peuple hébreu et surtout dans les divers rites religieux. C'est ce serpent
mythique dont il s'agit, ce serpent des autres religions. «Peuple hébreu, méfiez-vous des divinités, elles
vous perdrons; seul Yahvé Dieu peut vous guider dans votre cheminement pour devenir de meilleurs
humains, pourrait-on dire.»

Ce serpent parle. Nous voila comme dans les contes de La Fontaine. Et c'est bien comme cela qu'il faut
le prendre. Un conte qu'on ne peut pas prendre au pied de la lettre. Nous sommes assurément dans
l'allégorie. Le serpent est 1a, tout simplement; on ne I'a pas vu ni entendu venir. Et il s'adresse a la
femme. Ce serpent, qui semble venir de nulle part, est déja 1a, mais ou est-il puisqu'il parle? Il est en
dedans de chaque personne, c'est notre petite voix intérieure, notre conscience. Nous assistons alors au
début de cette discussion intérieure.

Qu'a donc dit Yahvé Dieu? Et c'est le serpent qui en fait 1'énoncé. Mais comment peut-il le savoir?
C'est parce qu'il n'est pas un étre physique, mais cette conscience qui nous habite tous. L'énoncé qu'il
lance est une énormité. «Vous ne mangerez pas de tous les arbres du jardin.» Absurde, évidemment,



puisque Yahvé Dieu a justement placé tous ces arbres pour servir de nourriture, non pas seulement pour
l'adam et sa compagne, mais pour tous les animaux, vient-on juste de lire. Premicre ruse de la
conscience, une question facile, a la réponse si évidente!

Combien de fois nous arrive-t-il de nous méprendre sur le volonté de Dieu? Il est si facile de lui faire
dire ce que I’on veut, méme si c’est le contraire de sa volonté, de créer de faux débats intérieurs pour
nous conforter dans nos idées fausses. Dans ces cas, ou est notre sincérité, notre droiture?

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail. fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

II- La Genese
19- La Genése 3, 2-5 (Texte tiré de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

’La femme répondit au serpent: «Nous pouvons manger des fruits du jardin. >Mais du fruit de l'arbre
qui est au milieu du jardin, Dieu a dit: Vous n'en mangerez pas, vous n'y toucherez pas, sous peine de
mort.» ‘Le serpent répliqua a la femme: « Pas du tout! Vous ne mourrez pas! *Mais Dieu sait que, le
Jjour ou vous en mangerez, vos yeux s'ouvriront et vous serez comme des dieux, qui connaissent le bien
et le mal.»

A question facile, réponse facile. Bien siir que nous pouvons manger des fruits du jardin, c'est la
nourriture qui nous est donnée gratuitement, que nous prenons sans effort et offerte par Yahvé Dieu.
Dans ce jardin de délices en Eden, il y a pourtant une restriction; elle est a la fois petite et sévére. Un
seul arbre est défendu, mais a quel prix: en prendre, c'est la mort.

Que se passe-t-il donc, pourquoi un dieu si généreux met-il des restrictions? Il nous donne tout ce dont
nous avons besoin pour nous développer, pour atteindre notre maturit¢é humaine. Nous avons aussi des
efforts a faire. Tout comme un bébé ne peut pas passer sa vie attaché au sein de sa mére, I'humain ne
peut pas passer sa vie en €tat de dépendance; il doit apprendre a se débrouiller. Et cette rupture ne se
fait pas sans heurts. Privé du sein pour la premiére fois, le bébé rechigne, il n'est pas content. Il devra
apprendre a manger seul avant d'apprendre a trouver lui-méme sa nourriture. Ainsi, I'étre humain doit
apprendre a prendre des décisions, a évaluer par lui-méme ce qui doit étre fait et ce qu'il doit éviter.

Enfant gaté pourrait-on dire il cherche la solution de facilité. La réplique du serpent (de la conscience)
vise d'abord la conséquence du geste plutot que le geste lui-méme, car c'est elle qui pose probléme; ca
c'est une belle ruse! Peut-on vouloir sciemment sa propre mort? Alors si ce geste fatidique ne 1'était
pas, il deviendrait bien plus facile de le poser. Et sans aucune preuve le serpent affirme que ce n'est pas
la mort qui attend la femme. Voila donc que le geste devient encore plus alléchant. Alors le serpent en
rajoute. Comment attirer la convoitise sinon qu'en montrant des avantages insoupgonnés?

«Vous serez comme des dieux.» Et la femme n'y a vu que du feu! Soulignons un changement de
vocabulaire. Au verset 1, il est question de Yahvé Dieu, c'est Adonai-Elohim, le nom que les Hébreux
donnent a leur dieu. Puis la femme ne l'appelle plus que Dieu; elle s'éloigne du nom complet; elle
s'¢loigne ainsi de son Dieu, se rapprochant d'autant des religions des peuples voisins. Le serpent
continue lui aussi dans la méme veine et parle seulement de Dieu, car il sent qu'il tient toujours sa
proie. On peut alors plus facilement contester ce dieu ou douter de lui. Prenons un exemple avec des
mots d'aujourd'’hui. Quand un enfant dit: «Aie! Le pére!» on sent un certain mépris. Peut-il le faire en
prenant un mot affectueux? «Aie! Papal!», j'en doute.

Alors Dieu, le faux dieu, peut évidemment craindre qu'on deviennent comme des dieux. Et nous voila
rendu en plein dans les religions antiques. Une panoplie de dieux, généralement en chicane entre eux et
se servant des humains comme esclaves et des boucs émissaires. Vous serez comme des dieux, n'est-ce
pas tentant? Que de pouvoir! Mais ce sont de faux pouvoirs, des pouvoirs corrompus. Alors comment
comprendre tout cela quand les yeux sont fermés? La femme est obnubilée par une imagination
débridée, une imagination qui lui fait voir ce qu'elle ne voit pas et qu'elle imagine étre la réalité, une si
belle réalité.

Mangez-en de ce fruit et vous aurez réponse a tout, sans effort, puisque les réponses toute faites sont a
votre portée. Tu vis dans un jardin de délices, dit le serpent a la femme, tu as tout ce qu'il faut pour



nourrir ton corps sans effort, mais il te manque une chose, toutes les réponses aux difficultés de ta vie
obtenues sans effort aussi. N'est-ce pas merveilleux! Et voila le piége bien tendu. Voila pourquoi le vrai
Dieu, Adonai-Elohim, a défendu de s'approcher de cet arbre, un arbre a illusions. Non, la vie n'est pas
faite ainsi. Pour se développer, I'humain doit faire des efforts, des efforts pour apprendre, des efforts
pour trouver ses propres solutions aux difficultés de la vie; c'est le prix a payer pour s'épanouir en tant
qu'étre humain. Vouloir éviter cela, c'est courir vraiment apres la mort, une vraie mort, mais pas la mort
physique, plutdt la mort de l'esprit.

Les yeux de la femme s'ouvriront, si elle persiste a vouloir réaliser son désir de manger de ce fruit, et
elle ne comprend pas le risque qu'elle encourt.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail. fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

II- La Genese
20- La Genese 3, 6-7 (Texte tir¢ de la Bible de Jérusalem, édition revue et corrigée 2012.)

SLa femme vit que l'arbre était bon a manger et séduisant a voir, et qu'il était, cet arbre, désirable pour
acquérir le discernement. Elle prit de son fruit et en mangea. Elle en donna aussi a son mari, qui était
avec elle, et il mangea. "Alors leurs yeux a tous deux s'ouvrirent et ils connurent qu'ils étaient nus; ils
cousirent des feuilles de figuier et se firent des pagnes.

Ah la convoitise! Oui, nous sommes des étres de désir. Pourtant nous devons acquérir la sagesse de
bien déterminer 1'objet de nos désirs. Cela s'appelle le discernement. Cela s'apprend aussi, mais souvent
par essais et erreurs. Toute la ruse du serpent se joue entre lui et la femme. C'est donc ce qui se passe
dans la téte de la femme que nous présente le récit. Le combat n'a pas été long. Le désir incontrdlable a
rapidement pris le dessus sur la raison ou la conscience, si I'on veut.

Obnubilée par de fausses promesses, faked news pour parodier ce que 1'on vit trop souvent aujourd'hui,
elle se voit dé¢ja a 1'égal de Dieu; mais la femme a oublié deux choses. La premicre c'est qu'il ne s'agit
pas de son dieu, puisqu'elle ne l'appelle plus Yahvé Dieu, et que la promesse du serpent la rendait égale
aux dieux, a tous ces faux dieux.

Que s'est-il passé dans la téte de son homme? On peut facilement les imaginer tous les deux devant cet
arbre de la connaissance en train de penser a la méme chose: et si on en mangeait? La femme fit le
geste en premier. Pourquoi? Je ne crois pas que la raison principale soit li¢ a la femme en elle-méme.
Puisque dans ce récit la présentation de la création de la femme prend plus d'espace que celle de
I'homme, avec tous les détails concernant l'aide qui convient, il est normal que le débat intérieur se
déroule d’abord chez cet étre. Si I'hnomme en mange sans hésitation, ce n'est pas parce qu'il est un étre
infantile, c'est simplement parce qu'il en est arrivé lui aussi a la méme conclusion. N'a-t-on pas vu qu'ils
¢taient fait du méme bois, comme on le dit chez nous, c'est-a-dire de la méme glaise!

Elle prit de son fruit et en mangea. Pas de réaction! Elle en donne a son homme et il en mange.
Soudain, l'effet se produit simultanément chez les deux personnes, signe que le débat intérieur s'est fait
en méme temps, qu'elle n'a pas eu a le convaincre de manger du fruit lui aussi. D'ailleurs le récit ne
mentionne pas de tentative pour le convaincre.

Catastrophe! Ils sont nus. Que de surprises! La conséquence annoncée par Yahvé Dieu, en cas de
désobéissance, c'était la mort. Or ils sont bien vivants. Le serpent avait-il donc raison? Bien non, il
avait tort, car il ne s'agissait pas de la mort physique mais de la mort morale. Qu'ont-ils fait de leur
conscience qui leur disait de respecter les consignes de Yahvé Dieu? Ils ne 1'ont pas écoutée. Ils sont
nus, comme avant, mais d'une nudité honteuse. Cette honte vient du fait qu'ils ont maintenant quelque
chose a cacher qui n'a rien a voir avec leur anatomie. Ce n'est pas la nudité corporelle, mais la nudité de
l'ame.

IIs ont a cacher leur désobéissance, d'abord 1'un envers l'autre. N'ont-ils pas été créés homme et femme
pour s'entraider? Et voila qu'ensemble ils désobéissent a Yahvé Dieu. Que leur reste-t-il a faire? Iis
cousirent des feuilles de figuier et se firent des pagnes. Dans cette traduction nous rencontrons une
difficulté énorme. On dit ici qu'avec des feuilles de figuier ils se firent des pagnes. Or de nombreuses
traductions donne une ceinture a la place du pagne, ce qui se rapprocherait davantage du not hébreu. Or
des ceintures, cela n'a jamais été des cache-sexe.



Ils ont commis une faute, ils s'en rendent bien compte. Comme devant un juge, les faits sont avérés, la
réalité est mise a nue. Impossible de la cacher. Que reste-il a faire? Se faire une ceinture, c'est-a-dire se
retrousser les manches et partir vers la vie en acceptant cette tache a leur dossier. Finies les réponses
toutes faites, les recettes miracles, la vie, c'est bien plus compliqué ce cela. Yahvé Dieu avait fait
confiance a I'adam; il lui avait confié le jardin en Eden pour le cultiver et le garder. Mais comment faire
confiance maintenant au jardinier en chef quand celui-ci désobéit et transgresse la seule interdiction
stipulée au contrat?

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail. fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr



