
I- Cadre de réflexion 
 

1- Présentation 
 
Aujourd'hui je me lance dans un projet d'écriture un peu à la manière de celui que j'ai mené il y a près 
de vingt ans dans les pages du Feuillet paroissial de mon ancienne unité pastorale de 
Notre-Dame-de-Grâce, Notre-Dame-du-Royaume et Saint-Isidore. Vous trouverez dans les médias 
électroniques de l'unité pastorale une publication bimensuelle (le 1er et le 15 du mois), soit un texte 
d'environ 700 mots (à peu près cinq ou six minutes de lecture) traitant de Dieu, de la foi, du langage 
religieux et de l'implication de tout cela pour des chrétiens francophones québécois du XXIe siècle.   
 
Notre foi et notre relation à Dieu reposent sur le langage humain. Par conséquent toute réflexion, y 
compris celle sur la foi, passe par la parole, qu'elle soit orale ou écrite. Pour mieux en comprendre 
l'importance, il faut commencer par son histoire et son évolution, car c'est en passant par la parole 
humaine qu'on peut atteindre ce qu'on appelle la Parole de Dieu. 
 
Toute parole est étroitement liée à la langue qui la porte, à l'époque où elle est émise, à la région dans 
laquelle elle se situe, à l'état de la pensée du moment, à tout un lot de circonstances dont on doit tenir 
compte avant d'en scruter le contenu. En outre, un texte ne peut pas être pris hors contexte. Même les 
textes juridiques, qu'on veut le plus explicite et clair possible, se prêtent à interprétation. Dans ces cas, 
on parle de retrouver la pensée du législateur qui présidait à l'écriture du texte. 
 
Et les mots? Doivent-ils être pris au sens propre ou au figuré? S'agit-il d'ironie? Et leurs sens évoluent 
et changent avec le temps. Il y a longtemps que le chef ne désigne plus une partie du corps (la tête) 
mais une personne qui dirige. Ce qui revient à dire qu'une parole spécifique ne peut pas représenter 
une position définitive et immuable valable pour tous les temps et toutes les cultures. 
 
Quand il s'agit de récits, il faut y ajouter le style. S'agit-il d'une fable, d'une biographie, d'un traité 
d'histoire ou de science, autant de perspectives qui vont modifier la façon de comprendre le texte! Sans 
oublier que des styles naissent et disparaissent avec le temps. Il y a belle lurette qu'on ne se sert plus du 
style apocalyptique, développé environ trois cent ans avant la naissance de Jésus. 
 
Comment alors atteindre la pensée de l'auteur? Un texte doit obligatoirement être mis en con-texte, ce 
con vient du latin cum qui signifie avec. Cela revient à dire que le texte n'est jamais isolé mais qu'il se 
comprend avec tout ce qui vient autour. Ce qui signifie aussi qu'un texte dit toujours plus que les mots 
qui le composent. Enfin, les textes importants voyagent dans l'espace et dans le temps, ce qui entraîne 
leur traduction avec toutes les difficultés que cela comporte. Un dicton italien dit: traduttore, traditore, 
ce qui veut dire: le traducteur, un traître.  
 
Cela fait beaucoup de choses à prendre en considération quand vient le temps de saisir le mieux 
possible le sens d'un texte. On comprend aussi que l'interprétation peut différer un peu d'un lecteur à 
l'autre. Alors une question se pose: «Où est la vérité?» Vous remarquerez que je n'ai pas écrit Vérité. 
Nous aurons l'occasion d'y revenir. 
 
Il sera donc question de parole, surtout écrite, en commençant par le phénomène du langage humain, 
avant d'aborder les Écritures, ce qui veut dire pour un chrétien la Bible en son entier afin de voir 
comment on pourrait comprendre et exprimer notre foi avec notre langue d'aujourd'hui. Plus tard nous 
y ajouterons le langage liturgique et tous ses dérivés présents dans les expressions populaires; après 
tout, notre vie ordinaire est imprégnée de ce langage religieux! 



 
Certains pourront m'accuser de tourner les coins ronds. À ces personnes je dis que mon but n'est pas un 
exposé savant; il vise à montrer en grandes lignes (ce qui signifie de sacrifier quelques nuances) des 
éléments de réflexion que chacun pourra fouiller davantage. D'autres pourront crier au sacrilège ou à 
l'hérésie. À ces personnes je dis que Dieu nous a créés avec la faculté de penser; c'est donc lui rendre 
hommage que de s'en servir. Peu importe ce qu'on dira, j'affirme que je crois au Dieu de Jésus de 
Nazareth, avec toutes les limites et les imperfections de ma condition. Je ne cherche ni la provocation 
ni le scandale; je me présente simplement comme un disciple de Jésus en réflexion, une réflexion qui 
va demander un certain effort, mais un effort que je crois sincèrement à la portée de toute personne qui 
se laisse interroger sur le sens de sa vie spirituelle. 
 
Pendant l'aventure je vous propose aussi la possibilité de réagir à mes textes en communiquant avec 
moi par courriel. Je vous lirai, c'est certain, et si possible je vous répondrai. 
 
Roland Bourdeau 
 
bourdeau-roland@hotmail.fr 



I- Cadre de réflexion 
 
2- L'origine du langage humain 
 
On ne saura jamais quand ni comment le premier mot est apparu ni en quelle langue. La plupart des 
spécialistes s'entendent pour dire que l'être humain et le langage sont nés en même temps, l'un créant 
l'autre. C'est comme l'oeuf ou la poule: qui est arrivé en premier? Par contre on peut facilement voir 
naître les premiers signes de communication humaine en regardant un bébé, de sa naissance jusqu'à la 
maîtrise de sa langue maternelle, car le langage c'est l'outil de la pensée et de la communication. 
 
À sa naissance, le bébé n'a pas de mots. Tout ce qu'il dit s'exprime par des pleurs; c'est aux parents de 
trouver ce qu'il veut dire. Les pleurs vont varier selon ses besoins: pleurs de faim, pleur de maux de 
ventre, pleurs d'inconfort, etc. Puis viendront les premiers signes d'abstraction; c'est en pointant le doigt 
en direction d'un objet que le bébé tentera de faire comprendre ce qu'il veut. Il augmente ainsi sa 
capacité d'expression. Viendront ensuite les premiers mots, d'abord pour désigner des objets présents à 
sa vue pour en arriver à désigner des objets qu'il connaît mais qui sont dans une autre pièce. Ce n'est 
pas un hasard si le mot maman vient en premier, car c'est la «réalité» qui le nourrit. Il commence à 
comprendre le pouvoir de représentation des mots. 
 
L'être humain ne peut avoir de pensées complexes sans le langage. Les mots servent à représenter les 
diverses réalités pour qu'on puisse travailler dans l'abstraction. Les mots sont des substituts. Le mot 
chaise représente un objet précis, qu'on se représente facilement sans qu'on ait besoin de dessiner la 
réalité ou de l'avoir sous les yeux. Le mot sert à définir les contours de cette réalité afin d'exclure tout 
ce qui est autre que cette réalité-là. Le mot chaise exclut donc tout ce qui n'est pas une chaise, sans en 
préciser une en particulier. Mais pour que le langage soit efficace, il faut s'assurer de partager avec les 
autres le sens commun des mots. Une chaise n'est pas un fauteuil. La chaise n'a pas de bras, 
contrairement au fauteuil. 
 
Nommer donne une certaine emprise sur les choses, car ainsi on peut les différencier et en exclure un 
certain nombre. Les mots servent à définir les réalités concrètes et abstraites, à en établir les contours 
et les limites, comme tous les autres signes d'ailleurs, y compris ceux des arts, particulièrement 
efficaces pour représenter les émotions. On peut comprendre maintenant pourquoi on trouve souvent, 
dans les religions, l'interdiction de nommer Dieu ou de le représenter en image, car toutes ces formes 
de représentation sont en réalité une prise de pouvoir et des limites qu'on impose à Dieu.  
 
C'est le cas de l'islam avec l'interdiction de représenter le Prophète, mais c'est aussi le cas de l'Ancien 
Testament où le nom de Dieu figure rarement directement, sinon quand il est écrit avec les quatre 
consonnes YHWH qu'on ne sait pas prononcer sans les voyelles qui ne sont pas écrites. On appelle ce 
nom le tétragramme (mot formé de deux racines grecques tétra pour quatre et gramme pour lettre). 
Mais pour simplifier la lecture de ces textes anciens, on trouve souvent la graphie Yahvé. Les exégètes 
ne s'entendent pas encore sur le sens exact du tétragramme. Depuis quelques années on rencontre plus 
fréquemment la traduction française Je suis qui je suis ou simplement Je suis. 
 
Donner un nom à Dieu ou nommer Dieu doit se faire en gardant à l'esprit qu'on ne peut pas le 
circonscrire, établir des limites; ce qui est le propre des mots. Aujourd'hui on voit souvent dans des 
ouvrages théologiques des mots comme l'Autre ou l'Indiscible pour indiquer que tout mot ne peut que 
donner un aperçu bien incomplet de la réalité de Dieu. 
 
Roland Bourdeau 



 
bourdeau-roland@hotmail.fr 



I- Cadre de réflexion 

 

3- Le pouvoir créateur de la parole 

 

La complexité des diverses langues montre les extraordinaires capacités de l'esprit humain et l'ampleur 

des moyens qu'il se donne pour aborder les réalités qui l'entourent. On peut dire alors que la parole est 

créatrice, surtout quand il s'agit de représenter des réalités abstraites, ce qui touche tous les domaines 

de la pensée. La philosophie n'est possible que par la création de concepts qui permettent de scruter les 

réactions humaines. Le développement de la psychologie suit le même chemin. Il en est ainsi de tout le 

domaine des sciences humaines. 

 

L'analyse du comportement social de l'être humain permet de développer des modes de 

fonctionnements en groupe qui favorisent l'épanouissement personnel et une plus juste répartition des 

biens. La diplomatie permet de régler ou d'éviter des conflits. La loi du plus fort est toujours la 

meilleure, ironisait La Fontaine, montrant ainsi que la raison est supérieure à la force physique. Et le 

raisonnement n'est possible que par le langage. 

 

Le pouvoir créateur, c'est aussi la puissance de conviction en avançant des idées susceptibles de réunir 

les gens. Mais ce pouvoir n'est pas toujours utilisé pour faire le bien. Combien de gourous ont amené 

les adeptes de leurs théories au suicide collectif? Combien d'enjôleurs ont pu abuser de leurs victimes? 

Combien de personnes imbues d'elles-mêmes et assoiffées de pouvoir font des milliers, voire des 

millions de victimes et de migrants partout sur la planète encore aujourd'hui. 

 

La contrepartie pour mettre en échec ces divers abus, c'est la capacité personnelle d'analyse, elle aussi 

devant utiliser le langage. C'est la base de ce qu'on appelle la conscience. Notre autonomie de pensée, 

notre capacité de faire le tri entre le bien et le mal, entre ce qui est juste et injuste, ce qui mérite notre 

attention et ce qui est futile, tout cela ne peut se réaliser sans un bon degré de maîtrise du langage. 

 

On ne peut pas être libres sans cette capacité d'analyse, ce qui implique nécessairement des efforts 

pour développer nos habiletés langagières. Oui, il est essentiel de prendre conscience de la nécessité 

de maîtriser le sens des mots et les structures de sa langue. Parler de la pluie et du beau temps ne 

requiert pas beaucoup de mots et leurs sens sont faciles d'accès, et encore... Il en va tout autrement 

lorsqu'il s'agit de discuter d'enjeux de société comme les questions de logement, d'itinérance, 

d'immigration, d'écologie, de santé de la planète et bien évidemment de foi. 

 

Pourtant il ne s'agit pas de faire de toute réflexion sur Dieu un domaine exclusif de spécialistes, mais 

leur contribution est essentielle. Jésus n'a-t-il pas béni le Père d'avoir caché plein de choses aux 

savants et de les avoirs révélés aux plus humbles? Ce qu'il voulait dire par là, c'est que le trop grand 

savoir peut conduire à l'orgueil et empêcher de se voir tel qu'on est, être faillible qui a besoin aussi du 

soutien des autres et qui doit aussi se remettre en question à l'occasion. L'humilité nous rend plus 

réceptifs.  

 

Notre relation à Dieu est à la fois rationnelle et émotive, un mélange de raison et de sentiments. Les 

deux ont leur place, les deux sont nécessaires. La liturgie en est un bon exemple, car elle doit exprimer 

de manière sensible, par les gestes posés, le contenu de la foi. Le langage est ainsi l'outil essentiel à 

toute réflexion sur Dieu. 

 

Le langage est créateur a-t-on dit. C'est ce qu'on voit dès le début de la Genèse: «Dieu dit... (Gn 1 : 3 

et suivants).» La création y est présentée comme le résultat de la Parole du Seigneur. Ce que nous 



verrons prochainement plus en détail. On le voit aussi dans les évangiles quand, entre autres, Jésus 

demande aux Apôtres de jeter les filets de l'autre côté de la barque. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


I- Cadre de réflexion 

 

4- Les mots clés de la phrase 

 

En français, deux mots sont essentiels pour faire une phrase. D'abord un verbe qui exprime une action 

(c'est le cas pour la grande majorité de verbes) et d'autres qui expriment un état. Ces derniers sont peu 

nombreux, mais l'un d'eux est le verbe le plus utilisé, le verbe être. Le verbe sert aussi à situer dans le 

temps. Quand un jeune enfant commence son apprentissage de la langue, il commence à peine à 

percevoir le temps. C'est pour cela qu'il va prendre le verbe à l'infinitif, mode verbal hors du temps. Il 

commencera ensuite par percevoir le présent, ce qui lui permet en même temps de se situer comme 

sujet. Un peu plus tard il utilisera abondamment la première personne. Viendra ensuite le souvenir avec 

l'expression du passé. Il terminera sa perception temporelle par le futur. 

 

L'autre mot essentiel, c'est le sujet. Comme sujet du verbe on trouve le nom et son substitut, le pronom. 

Être sujet, dans une phrase, c'est être quelqu'un. Être capable de dire je, c'est se reconnaître comme 

personne autonome, c'est affirmer son existence personnelle.  

 

Le mot verbe vient du latin verbum qui veut dire parole. C'est dans son évolution vers le mot français 

verbe qu'il a pris le sens commun qu'il a aujourd'hui. Dans les versions latines des évangiles, le mot 

verbum signifie donc parole, comme on le retrouve au début de l'évangile de Jean: et Verbum caro 

factum est, que l'on traduit généralement par: et le Verbe s'est fait chair. Ce serait beaucoup plus 

simple et plus clair pour nous de traduire aujourd'hui le mot Verbum par le sens qu'il avait en latin et de 

dire: et la Parole s'est faite chair. 

 

La Parole occupe une place extrêmement importante dans l'Ancien Testament. On l'a entrevu dans les 

textes précédents. Tout au long de l'histoire du peuple hébreux Dieu communique avec lui. Et comme 

on le dit dans le Credo de Nicée/Constantinople, «il a parlé par les prophètes». Quand Jean, dans son 

évangile dit que la Parole de Dieu a pris chair en Jésus, il affirme plusieurs choses. Rappelons 

rapidement que l'évangile de Jean est bien différent des trois autres. C'est le dernier qui a été écrit et il 

aborde une perspective plus théorique ou, si on préfère, plus théologique, non pas centrée sur la vie 

humaine de Jésus mais sur sa vie comme Christ après sa résurrection. 

 

Dire de Jésus qu'il est la Parole faite chair c'est affirmer qu'il est Christ. C'est affirmer aussi que tout 

l'Ancien Testament confirme la mission de Jésus. La Parole devient ainsi un aspect essentiel de la 

nature divine. La Parole est indissociable de Dieu et Jean ajoute: et le Verbe (la Parole) était Dieu. 

 

S'il y a parole, il y a verbe et sujet. Il est intéressant, à ce propos, de jeter un coup d'oeil aux phrases 

qui expriment une parole de Jésus. Tous les verbes à l'impératif implique que c'est lui qui donne l'ordre; 

il est donc sujet. Et tous les verbes à la première personne implique un je qui assume la portée du 

verbe. Or ce je est une personne qui agit dans la ligne de la pensée de Dieu, souvent contre 

l'interprétation des spécialistes de son temps, les scribes, les prêtres et les docteurs de la Loi. Il assume 

ainsi en toute conscience un rôle qu'il affirme tenir directement de son Père. 

 

À s'affirmer ainsi, il court à sa perte. Mais pour lui, cette mission ne peut comporter de compromis. 

Cette mission, il l'assume avec passion. Pendant la Semaine sainte, quand on parle de la Passion de 

Jésus, c'est de cela qu'il s'agit. 

 

Roland Bourdeau 

 



bourdeau-roland@hotmail.fr 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


I- Cadre de réflexion 

 

5- L'emploi religieux de la parole 

 

On dit souvent que la religion juive, le christianisme et la religion musulmane sont des religions du 

livre. En réalité elle sont d'abord des religions de la parole. Si on les dit religions du livre c'est que 

cette parole a été fixée par écrit dans des ouvrages qui sont devenus des signes religieux en 

eux-mêmes. Ces religions sont bien connues par les livres qui sont censés être dépositaires de la 

Parole de Dieu: la Torah, les Prophètes et les Écrits pour les juifs, la Bible (Ancien et Nouveau 

Testament) pour les chrétiens et le Coran pour les musulmans. D'autres, comme le bouddhisme, ont des 

livres qui expliquent et commentent la pensée et l'enseignement du maître d'origine. 

 

Dieu parle, Dieu nous parle. Voilà des affirmations bien connues. Ce qui soulève de nombreuses 

questions. À qui parle-t-il? Dans quelle langue? Il est important de noter que l'on ne dit jamais: «Dieu a 

écrit», mais, comme l'a dit Jésus: «Il est écrit...» Alors, quelle est cette parole?  

 

Dans l'Ancien Testament, Dieu s'adresse à des individus qui deviennent souvent ses porte-parole, 

comme Moïse au Sinaï qui revient avec les Tables de la Loi, mieux connues sous le nom des Dix 

Commandements. Mais nul ne sait comment se passe précisément cet échange. Pensons aussi à tous 

les prophètes. Dieu s'adresse aussi à des individus dans le but d'une intervention particulière à leur 

égard, comme à Abraham. Comment s'y prend-il? Dans l'Ancien Testament, on exprime généralement 

l'intervention de Dieu en parole soit par l'intermédiaire du rêve ou du songe, souvent en passant par un 

sommeil profond, ou encore par l'envoi d'un ange, c'est-à-dire un messager. C'est le sens du mot grec 

qui, en passant par le latin angelus, a donné le mot ange. 

  

À l'époque de l'Ancien Testament, il est inconcevable qu'on puisse être en présence visuelle de Dieu. 

On le voit clairement lors de la rencontre de Moïse avec Dieu sur le mont Horeb ou Sinaï. Par 

conséquent, Dieu n'a pas usé d'un langage humain, quelle que soit la langue, pour «parler» à quelqu'un. 

La Parole de Dieu est donc une parole indirecte, ou si l'on veut, au départ une parole sans parole.  

 

Alors, qu'est est-il de la transcription écrite de cette Parole? Les livres sont une réalisation humaine. Il 

y a quelqu'un qui tient la plume. Est-il un esclave, un robot? Le mieux qu'on puisse dire, c'est qu'il 

s'agit d'une personne en recherche, une personne qui s'intéresse à connaître Dieu. De là son 

«inspiration». Et encore là, dans ce mot d'origine latine, on retrouve une traduction du mot grec 

pneuma, d'où les nombreuses références au souffle ou au vent dans l'Ancien Testament. C'est ce mot 



qu'on traduit par esprit. Alors on peut dire que la parole de Dieu, parole sans parole, est issue du Souffle 

de Dieu que l'on nomme aujourd'hui Esprit Saint. 

 

Quand on parle d'un auteur inspiré, il s'agit d'une personne qui cherche à rencontrer Dieu; il prend la 

position pour recevoir le souffle de l'Esprit qui le fera avancer dans la bonne direction. Il reste 

cependant que cette personne est limitée par les connaissances de son époque. Nul ne saura jamais 

comment Dieu nous amène à percevoir sa pensée, comment il nous guide sans nous enlever notre 

liberté. Le plus simple est peut-être de dire que nous avons en nous, mise là par Dieu, une impulsion à 

le chercher afin qu'il puisse nous amener lentement à lui tout en respectant notre liberté.  

 

À titre d'exemple, le récit de la création, dans la Genèse, ne peut pas être pris au sens de l'explication 

de la naissance de l'univers et de son évolution. Le récit de la création, scientifiquement faux (il ne 

faut pas oublier qu'il y en a deux et qu'ils ne concordent pas parfaitement), est vrai dans la foi pour 

parler de la puissance créatrice de Dieu, sans en connaître les modalités. 

 

Il en est de même pour le lecteur qui doit, lui aussi, se placer dans le sens du vent, car n'oublions pas 

que le souffle, c'est le mot grec qui désigne l'Esprit de Dieu dans les textes bibliques, pour comprendre 

cette Parole. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


I- Cadre de réflexion 

 

6- Les interprètes de la Parole 

 

Avec tout ce que nous avons vu maintenant sur le langage, nous pouvons comprendre que les textes de 

la Parole dépendent du moment de leur écriture et doivent être interprétés. Ils ont été écrits il y a pr

ès de 3000 ans pour le début de l'Ancien Testament et près de 2000 ans pour le Nouveau. Ils ont été 

écrits dans une langue qui n'existe plus, dans un contexte historique qui ne nous est pas familier et qui 

a fortement évolué en tenant compte des connaissances générales de l'époque. Sans oublier des styles 

littéraires particuliers. 

 

Aujourd'hui, la majorité des exégètes (les personnes qui tentent de comprendre et d'expliquer le sens 

des textes anciens) et des théologiens (les personnes qui étudient les textes sacrés afin d'en dégager 

une certaine compréhension de Dieu) s'entendent pour dire qu'on ne peut pas prendre au pied de la 

lettre (ou au sens premier) ce qui est raconté dans la Bible, comme la création en sept jours, le dernier 

étant jour de repos. Ce que font malheureusement les fondamentalistes pour qui tout est vrai au premier 

degré. Cela ne peut que mener à la présentation d'un dieu omniprésent, pour ne pas dire encombrant, 

qui bafoue lui-même sa propre création. 

 

Dans mon enfance, quand on parlait de la Bible, on l'appelait l'Histoire sainte, expression qui a son 

utilité. Ce qu'on doit retenir de cette expression, c'est qu'il s'agit d'une histoire qui nous amène à la 

sainteté de Dieu. Elle n'est pas sainte de la vérité historique de tout ce qui est raconté, mais de la 

sainteté même de Dieu. Il ne faut pas confondre la manière et le but ni les assimiler pour ne faire 

qu'un. Les fables de La Fontaine sont fausses, car les animaux ne parlent pas et ne peuvent réfléchir à 

la manière humaine; pourtant elles sont vraies dans leur analyse du comportement humain.  

 

Ces éléments nous amènent à chercher et à comprendre les valeurs symboliques qu'on trouve dans 

les textes bibliques. En particulier, les nombres qui n'ont pas toujours de sens en eux-mêmes mais 

traduisent et renforcent un sens profond, comme les nombres 1, 3, 7, 10, 12 ou 40, entre autres. Il en est 

de même pour certaines réalités quotidiennes comme la montagne, l'eau, le feu, le désert, etc. 

 

Il existe plusieurs ouvrages qui expliquent les valeurs symboliques. L'abbé Marc Girard, exégète de 

renommée internationale que plusieurs connaissent, nous est une référence de grande valeur pour 

comprendre de nombreux symboles de la Bible. Cette compréhension est incontournable pour bien 

saisir le sens de nombreux récits. 



 

Depuis plus de cent ans, le travail des exégètes a permis de mieux comprendre les textes bibliques par 

une plus grande maîtrise de l'hébreu ou de l'araméen, l'écriture originale des premiers textes, et leurs 

versions en grec et en latin. Il existe aussi pour certains textes quelques versions qui comportent des 

différences. La question est de savoir quelle forme est la plus près de l'originale. 

 

Mais il ne faudrait pas croire que tous les problèmes sont réglés, car plusieurs problèmes de 

traductions demeurent, en particulier ceux liés à la polysémie, c'est-à-dire au fait que les mots ont 

plusieurs sens. Lequel est le bon ou le plus approprié? Longtemps tenue pour suspecte, l'exégèse 

catholique a été reconnue surtout à partir de Pie XII, ce qui est somme toute très récent. 

 

C'est à partir de la compréhension des textes qu'on peut passer à leur portée sur la connaissance de 

Dieu qu'on peut en tirer. Autrement dit, que nous permettent-ils de dire de sensé sur Dieu, cet être 

sans limites, cet être spirituel? Il faut bien savoir qu'on ne pourra jamais expliquer Dieu, certains thé

ologiens allant même jusqu'à dire que le plus sûr qu'on puisse dire de Dieu c'est de dire ce qu'il n'est 

pas. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


I- Cadre de réflexion 

 

7- Croire et savoir 

 

Croire et savoir, ce sont deux postures de l'esprit humain. Une grande partie de notre vie tourne autour 

de ces deux pôles. Savoir relève de la compréhension des réalités et se base sur des connaissances 

bien établies. Croire relève d'un jugement porté sur des réalités, jugement qui repose sur ce que je 

pense raisonnable, sans démonstration certaine. On peut simplifier en disant que la science relève du 

savoir et la foi relève du croire. 

 

La science a démontré  l'existence de cette force qu'on nomme la gravité  et en explique le 

fonctionnement. On ne croit pas à la gravité, on sait qu'elle existe et on peut en vérifier le 

fonctionnement. Plus nos connaissances augmentent, plus on sait de choses; les progrès des diverses 

sciences nous rendent capables d'expliquer de nombreux phénomènes de la nature, sans pour autant 

qu'on sache tout. On connaît l'origine et le fonctionnement des tremblements de terre; pourtant on ne 

sait pas encore comment les prévoir de manière précise; on peut les prévoir mais non les prédire, 

savoir qu'il y en a un d'imminent sans pouvoir dire si c'est dans un an ou dix ans. 

 

La foi est nécessaire à notre vie, sans quoi nous deviendrions complètement fous. Je crois que je suis 

en sécurité quand je vais marcher dans le Parc urbain même si je croise beaucoup de personnes que je 

ne connais pas. Je crois en leur bonté, je crois que la nature humaine est d'abord orientée vers la bonté, 

je leur fais confiance (ce mot contient la racine latine du mot foi). Mais je n'ai aucune certitude 

scientifique que telle ou telle personne ne me voudra pas de mal. C'est là d'ailleurs toute l'horreur du 

terrorisme, c'est un bris de confiance qui ruine les relations humaines normales. 

 

Appliqués au domaine spirituel, on constate que ces deux mots ont leur place respectives et qu'on ne 

peut pas éliminer l'un ou l'autre, car leurs domaines sont bien différents. On sait peut de chose de Dieu; 

c'est pour cela que la question de Dieu est d'abord une question de foi. Je crois en Dieu ou non. Dans ce 

domaine on devrait se méfier de la formulation «Je ne crois pas...», car elle pourrait mettre en 

opposition croire et savoir à propos de la même question. Je crois que Dieu existe devrait avoir 

comme contrepartie Je crois que Dieu n'existe pas. Dire Je ne crois pas que Dieu existe peut facilement 

devenir Je sais que Dieu n'existe pas. L'existence de Dieu ne relève pas de la science. Face à cette 

question, nous sommes tous croyants. Je crois que Dieu existe, mais je ne le sais pas; je crois que Dieu 

n'existe pas, mais je ne le sais pas. 

 

Alors Dieu existe-t-il? Nul ne le sait. Est-il raisonnable de croire à son existence ou non? Voilà la 

vraie question. Et c'est ainsi que la réponse devient individuelle, liée à sa conscience. Il n'y a pas une 



bonne réponse à la question, un oui ou un non, la seule bonne réponse est celle de sa conscience. 

Saint Thomas d'Aquin, ce grand théologien de l'Église catholique disait, il y a plus de 800 ans, que si la 

conscience de quelqu'un lui disait de ne pas croire au Christ, il commettrait une faute morale s'il y 

croyait. On peut dire que le comportement de l'Église catholique n'a pas toujours été exemplaire à 

cet égard! 

 

La foi relève de la liberté et son résultat peut donc varier d'une personne à l'autre. Le savoir relève 

de la démarche scientifique. Nier un savoir reconnu est une preuve de faiblesse intellectuelle; hélas 

nous avons la liberté de nier ce savoir! On n'a qu'à penser au mouvement créationniste aux États Unis, 

qui affirme la valeur scientifique de la création en 7 jours, pour le constater.  

 

Il y a aujourd'hui tellement de réseaux de fausses nouvelles! Nous avons le devoir de raison d'analyser 

la fiabilité des sources avant de croire n'importe quelle source. Jésus n'a-t-il pas dit de se méfier 

(encore la racine du mot foi), des faux prophètes, ne pas leur donner sa foi aveuglément! 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


I- Cadre de réflexion 

 

8- Les influences extérieures 

 

Le phénomène religieux est vieux comme le monde et ses traces archéologiques sont nombreuses; les 

plus anciennes concernent la sépulture. Les temples ou lieux de cultes viendront plus tard. Plusieurs 

anthropologues considèrent que la religion a été l'une des bases fondatrices de la vie en société, à la 

fois comme base de regroupement et moyen d'unification.  

 

De nombreux points communs se retrouvent dans les diverses religions, mais surtout on remarque 

l'influence des diverses sociétés dominantes dans l'organisation et l'expansion des diverses religions. 

Nous allons ne retenir que le bassin méditerranéen et sa pointe vers l'Est, soit de la Grèce et l'Égypte à 

l'ouest jusqu'au Moyen Orient, l'Irak actuelle. Le but étant de parler de «notre» Dieu, nous ne 

pousserons pas très loin l'analyse de ce phénomène. Nous ne parlerons pas, du moins pour l'instant, 

des civilisation de l'Amérique, inconnues à l'époque des Deux Testaments, ni du monde asiatique. 

 

Avant de distinguer le dieu de l'Ancien Testament, rappelons d'abord que le peuple hébreux fait partie 

intégrante des cultures du Proche Orient de l'époque. Sa religion en est imprégnée et comporte de 

nombreux traits des autres religions. Notre formation religieuse ne nous a pas habitués à cette histoire, 

laissant croire que l'histoire religieuse du peuple hébreu s'est créée, développée et organisée en vase 

clos. À part l'Égypte que l'on connaît un peu par Moïse, qui peut parler de l'influence assyrienne sur 

l'évolution du culte juif? L'Assyrie est le premier empire de l'histoire ancienne. On connaît le nom de la 

ville de Ninive où avait été exilé Jonas; on a entendu parler de Nabuchodonosor, roi de Babylone. 

 

Pour mieux saisir les interactions culturelles, il faut lire le Deutéronome et les huit livres qui le suivent. 

Avec ces textes on couvre la traversée du désert, la conquête de la Terre Promise, les rois, le 

démantèlement du royaume, l'exil à Babylone et le retour de l'exil. Cette longue histoire, qui contient 

de nombreux événements réels, nous permet de mieux voir l'importance des influences étrangères, en 

particulier en ce qui concerne la fidélité du peuple hébreu envers son Dieu. 

 

Nous n'avons pas vraiment été mis en contact avec cette histoire de l'Antiquité, monde dans lequel 

vivaient les juifs et dont ils subissaient les influences, en particulier toutes ces années de la déportation 

à Babylone vers 600 av. Jésus-Christ. L'Ancien Testament a été écrit en hébreu, mais contient 

plusieurs passages en araméen, signe de l'influence du monde assyrien. Combien de pratiques 

religieuses juives ont pour origine les cultes assyriens?  

 

Quand on parle d'histoire, on sous-entend évolution ou changement. L'histoire du peuple hébreu 

n'échappe pas à cette vérité sociologique. Les livres qui racontent son histoire en montrent les étapes. 

Mais n'oublions pas qu'on monte dans un train déjà en marche! On a faussement l'impression que 

l'histoire du peuple hébreux commence avec les récits de la Bible. C'est bien mal connaître l'histoire. 

Ou plutôt c'est limiter l'histoire à ce qu'il y a d'écrit. Les premiers écrits de la Bibles n'ont guère plus 

de mille ans avant J.-C. C'est donc l'archéologie qui vient au secours et nous permet de remonter bien 

plus loin dans le temps. 

 

Toutes ces découvertes mettent en lumière diverses pratiques cultuelles (manière de faire le culte) qui 

rassemblent ou divisent les diverses cultures. Une plus grande connaissance de la déportation du 

peuple hébreu à Babylone, qu'on appelle l'exil, a largement influencé la vision que ce peuple se fait de 

Dieu et les nombreuses menaces divines de punitions relèvent de la contamination des cultes païens. 

 



 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr


I- Cadre de réflexion 

 

9- Les destinataires 

 

Tout texte ne doit pas perdre de vue les personnes à qui il s'adresse ni dans quel but. C'est la base de 

toute communication. Ne pas tenir compte de cela, c'est déjà un premier faux pas dans la compré

hension d'un texte. C'est l'erreur que l'on commet en faisant une lecture littérale de la Bible, comme les 

créationnistes qui affirment que le monde a bel et bien été créé en six jours, le septième étant né

cessaire, semble-t-il, pour que Dieu se repose après un tel effort. 

 

À titre d'exemple très concret, je sais que je m'adresse à des personnes croyantes ou en recherche de 

spiritualité, dans une perspective chrétienne, afin de partager avec elles une expérience et une vision 

personnelles. Si des spécialistes me lisent, ils verront tout de suite que je fais souvent les coins ronds, 

que je ne vais pas assez loin dans telle ou telle question; c'est normal, car ces personnes en savent 

tellement plus que moi. Quand je m'adresse à elles, c'est pour demander leurs lumières. Et les 

personnes qui ne s'intéressent pas à ce domaine trouveront que je perds mon temps et que je devrais 

l'utiliser pour des choses plus utiles! 

 

Nous allons dès la prochaine parution aborder un nouveau sujet qui va nous mener à des passages de 

la Bible. Mais qu'est-ce que la Bible? Pour les catholiques que nous sommes, la Bible, notre Bible 

devrais-je dire, nous semble un ouvrage universel, le même pour tout le monde, depuis le tout début. 

Pourtant, ce n'est pas le cas. Relevons quelques différences. On sait en gros que pour les juifs, la Bible 

c'est en partie notre Ancien Testament. C'est pour cela que, quand Jésus parle des Écritures, ce ne peut 

pas être entièrement notre Ancien Testament. 

 

Pour les chrétiens, la Bible comprend deux parties, l'Ancien Testament et le Nouveau. Mais être chré

tiens, c'est-à-dire disciples du Christ, ne nous regroupe pas tous sous la même bannière. On peut être 

catholiques, protestants, orthodoxes, entre autres. Et pour ces trois groupes, il y a une Bible particulière. 

Eh oui! Discuter d'un extrait de la Bible peut être impossible entre un juif, un chrétien orthodoxe, 

protestant ou catholique simplement du fait qu'un passage particulier ne se trouvera que dans une Bible 

orthodoxe, celle qui contient le plus grand nombre de Livres. Et combien d'autres différences encore! 

 

Une dernière question pour ne pas aller trop loin. Quelle Bible lisons-nous en français? Quelle est celle 

que vous connaissez le plus? Probablement la TOB (traduction oecuménique de la Bible), car on remet 

souvent aux enfants, en souvenir d'une catéchèse ou de la réception d'un sacrement, cette traduction du 

Nouveau Testament, et la traduction de l'Association épiscopale liturgique pour les pays francophones, 



c'est-à-dire les textes que nous prenons lors des eucharisties. Certains connaissent peut-être aussi la 

Bible de Jérusalem. Mais il y en a d'autres.  

 

Nous avons parlé précédemment de traduction en signalant ce dicton italien voulant que toute 

traduction contient une petite trahison. Pour l'Ancien Testament, les premières écritures ont été ré

alisées en hébreu; mais quelques siècles avant la venue de Jésus, il y a eu une traduction grecque (la 

Septante) qui sert de base aux versions d'aujourd'hui. Sans oublier une version latine (la Vulgate) qui a 

eu cours pendant de nombreux siècles pour les catholiques. 

 

À part les exégètes, les spécialistes des langues anciennes, soit l'hébreu et le grec, personne ne peut 

lire la Bible dans sa version la plus ancienne. C'est à eux que revient la tâche d'établir une version la 

plus fidèle possible, en tenant compte du contexte sociologique, politique et religieux de l'époque. Les 

mêmes questions se posent pour le Nouveau Testament, car nous avons perdu toute trace des premiers 

écrits des années qui ont suivi la mort de Jésus, à part quelques fragments qui en attestent l'existence. 

 

Alors, la Bible, c'est vrai ou c'est faux? On peut dire les deux. La réponse se trouve exprimée dans le 

titre de cet article: les destinataires. Pour un astronome, un physicien et combien d'autres scientifiques, 

la réponse est évidente et sans appel. C'est largement faux. La raison est simple; ce livre ne s'adresse 

pas à eux; l'objectif de la Bible n'est pas de faire de la science. À l'origine des premiers textes de la 

Bible, il y a des récits oraux qui relatent en histoires le cheminement d'un peuple, les Hébreux, qui 

tente de comprendre ce qui se passe dans le monde qui les entoure et qui croit en une relation privilégi

ée avec son Dieu. 

 

Avec la naissance de l'écriture, ces récits ont été mis par écrit. En un mot, l'Ancien Testament est un 

livre qui traite de la relation de YHVH (Yahvé) avec son peuple, un long cheminement qui commence 

bien avant l'écriture, marqué par l'évolution de la pensée et les contacts avec diverses civilisations 

afin de maintenir le peuple dans le droit chemin, selon ce que l'on pouvait comprendre de la volonté 

divine.  

 

Et le Nouveau Testament, c'est le livre d'enseignement (en réalité les livres, car il y a quatre évangiles, 

les Actes des Apôtres, diverses Épitres et l'Apocalypse) destiné d'abord à diverses communautés chr

étiennes et dont la forme primitive est perdue, car il s'agit aussi d'une tradition orale mise par écrit 

plus tard. À cet égard, la Bible, c'est vrai, d'une vérité de foi. La vérité se situe d'abord dans la vé

racité du cheminement de foi des juifs de l'Ancien Testament et des chrétiens du Nouveau Testament. 

 



C'est le temps de clore le Cadre de référence pour plonger dans la Bible, en commençant par la Genè

se, plus particulièrement les quatre premiers chapitres. 

 

Roland Bourdeau 

 

bourdeau-roland@hotmail.fr 

 

 

 

mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

