I- Cadre de réflexion
1- Présentation

Aujourd'hui je me lance dans un projet d'€criture un peu a la maniére de celui que j'ai mené il y a prés
de vingt ans dans les pages du Feuillet paroissial de mon ancienne unité pastorale de
Notre-Dame-de-Grace, Notre-Dame-du-Royaume et Saint-Isidore. Vous trouverez dans les médias
électroniques de 'unité pastorale une publication bimensuelle (le ler et le 15 du mois), soit un texte
d'environ 700 mots (a peu prés cing ou six minutes de lecture) traitant de Dieu, de la foi, du langage
religieux et de l'implication de tout cela pour des chrétiens francophones québécois du XXIe siécle.

Notre foi et notre relation @ Dieu reposent sur le langage humain. Par conséquent toute réflexion, y
compris celle sur la foi, passe par la parole, qu'elle soit orale ou €crite. Pour mieux en comprendre
l'importance, il faut commencer par son histoire et son €volution, car c'est en passant par la parole
humaine qu'on peut atteindre ce qu'on appelle la Parole de Dieu.

Toute parole est étroitement liée a la langue qui la porte, a I'époque ou elle est €émise, a la région dans
laquelle elle se situe, a I'état de la pens€e du moment, a tout un lot de circonstances dont on doit tenir
compte avant d'en scruter le contenu. En outre, un texte ne peut pas étre pris hors contexte. Méme les
textes juridiques, qu'on veut le plus explicite et clair possible, se prétent a interprétation. Dans ces cas,
on parle de retrouver la pensée du 1égislateur qui présidait a I'écriture du texte.

Et les mots? Doivent-ils &tre pris au sens propre ou au figuré? S'agit-il d'ironie? Et leurs sens évoluent
et changent avec le temps. Il y a longtemps que le chef ne désigne plus une partie du corps (la téte)
mais une personne qui dirige. Ce qui revient a dire qu'une parole spécifique ne peut pas représenter
une position définitive et immuable valable pour tous les temps et toutes les cultures.

Quand il s'agit de récits, il faut y ajouter le style. S'agit-il d'une fable, d'une biographie, d'un traité
d'histoire ou de science, autant de perspectives qui vont modifier la fagon de comprendre le texte! Sans
oublier que des styles naissent et disparaissent avec le temps. Il y a belle lurette qu'on ne se sert plus du
style apocalyptique, développé environ trois cent ans avant la naissance de Jésus.

Comment alors atteindre la pens€e de l'auteur? Un texte doit obligatoirement étre mis en con-texte, ce
con vient du latin cum qui signifie avec. Cela revient a dire que le texte n'est jamais isolé mais qu'il se
comprend avec tout ce qui vient autour. Ce qui signifie aussi qu'un texte dit toujours plus que les mots
qui le composent. Enfin, les textes importants voyagent dans l'espace et dans le temps, ce qui entraine
leur traduction avec toutes les difficultés que cela comporte. Un dicton italien dit: traduttore, traditore,
ce qui veut dire: le traducteur, un traitre.

Cela fait beaucoup de choses a prendre en considération quand vient le temps de saisir le mieux
possible le sens d'un texte. On comprend aussi que l'interprétation peut différer un peu d'un lecteur a
l'autre. Alors une question se pose: «Ou est la vérité?» Vous remarquerez que je n'ai pas €crit Vérité.
Nous aurons l'occasion d'y revenir.

11 sera donc question de parole, surtout écrite, en commengant par le phénoméne du langage humain,
avant d'aborder les Ecritures, ce qui veut dire pour un chrétien la Bible en son entier afin de voir
comment on pourrait comprendre et exprimer notre foi avec notre langue d'aujourd'hui. Plus tard nous
y ajouterons le langage liturgique et tous ses d€rivés présents dans les expressions populaires; aprés
tout, notre vie ordinaire est imprégnée de ce langage religieux!



Certains pourront m'accuser de tourner les coins ronds. A ces personnes je dis que mon but n'est pas un
exposé savant; il vise @ montrer en grandes lignes (ce qui signifie de sacrifier quelques nuances) des
éléments de réflexion que chacun pourra fouiller davantage. D'autres pourront crier au sacrileége ou a
I'hérésie. A ces personnes je dis que Dieu nous a créés avec la faculté de penser; c'est donc lui rendre
hommage que de s'en servir. Peu importe ce qu'on dira, j'affirme que je crois au Dieu de Jésus de
Nazareth, avec toutes les limites et les imperfections de ma condition. Je ne cherche ni la provocation
ni le scandale; je me présente simplement comme un disciple de Jésus en réflexion, une réflexion qui
va demander un certain effort, mais un effort que je crois sincérement a la portée de toute personne qui
se laisse interroger sur le sens de sa vie spirituelle.

Pendant l'aventure je vous propose aussi la possibilité de réagir 8 mes textes en communiquant avec
moi par courriel. Je vous lirai, c'est certain, et si possible je vous répondrai.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr




I- Cadre de réflexion
2- L'origine du langage humain

On ne saura jamais quand ni comment le premier mot est apparu ni en quelle langue. La plupart des
spécialistes s'entendent pour dire que 1'étre humain et le langage sont n€s en méme temps, 1'un créant
l'autre. C'est comme 1'oeuf ou la poule: qui est arrivé en premier? Par contre on peut facilement voir
naitre les premiers signes de communication humaine en regardant un bébé, de sa naissance jusqu'a la
maitrise de sa langue maternelle, car le langage c'est I'outil de la pensée et de la communication.

A sa naissance, le bébé n'a pas de mots. Tout ce qu'il dit s'exprime par des pleurs; c'est aux parents de
trouver ce qu'il veut dire. Les pleurs vont varier selon ses besoins: pleurs de faim, pleur de maux de
ventre, pleurs d'inconfort, etc. Puis viendront les premiers signes d'abstraction; c'est en pointant le doigt
en direction d'un objet que le bébé tentera de faire comprendre ce qu'il veut. Il augmente ainsi sa
capacité d'expression. Viendront ensuite les premiers mots, d'abord pour désigner des objets présents a
sa vue pour en arriver a désigner des objets qu'il connait mais qui sont dans une autre piéce. Ce n'est
pas un hasard si le mot maman vient en premier, car c'est la «réalité» qui le nourrit. Il commence a
comprendre le pouvoir de représentation des mots.

L'étre humain ne peut avoir de pensées complexes sans le langage. Les mots servent a représenter les
diverses réalités pour qu'on puisse travailler dans I'abstraction. Les mots sont des substituts. Le mot
chaise représente un objet précis, qu'on se représente facilement sans qu'on ait besoin de dessiner la
réalité ou de l'avoir sous les yeux. Le mot sert a définir les contours de cette réalité afin d'exclure tout
ce qui est autre que cette réalité-1a. Le mot chaise exclut donc tout ce qui n'est pas une chaise, sans en
préciser une en particulier. Mais pour que le langage soit efficace, il faut s'assurer de partager avec les
autres le sens commun des mots. Une chaise n'est pas un fauteuil. La chaise n'a pas de bras,
contrairement au fauteuil.

Nommer donne une certaine emprise sur les choses, car ainsi on peut les différencier et en exclure un
certain nombre. Les mots servent a définir les réalités concrétes et abstraites, a en établir les contours
et les limites, comme tous les autres signes d'ailleurs, y compris ceux des arts, particuliérement
efficaces pour représenter les €motions. On peut comprendre maintenant pourquoi on trouve souvent,
dans les religions, l'interdiction de nommer Dieu ou de le représenter en image, car toutes ces formes
de représentation sont en réalité une prise de pouvoir et des limites qu'on impose a Dieu.

C'est le cas de I'islam avec l'interdiction de représenter le Prophéte, mais c'est aussi le cas de 1'Ancien
Testament ou le nom de Dieu figure rarement directement, sinon quand il est écrit avec les quatre
consonnes YHWH qu'on ne sait pas prononcer sans les voyelles qui ne sont pas €crites. On appelle ce
nom le tétragramme (mot formé de deux racines grecques t€tra pour quatre et gramme pour lettre).
Mais pour simplifier la lecture de ces textes anciens, on trouve souvent la graphie Yahvé. Les exégétes
ne s'entendent pas encore sur le sens exact du tétragramme. Depuis quelques années on rencontre plus
fréquemment la traduction frangaise Je suis qui je suis ou simplement Je suis.

Donner un nom a Dieu ou nommer Dieu doit se faire en gardant a l'esprit qu'on ne peut pas le
circonscrire, €tablir des limites; ce qui est le propre des mots. Aujourd'’hui on voit souvent dans des
ouvrages théologiques des mots comme 1'Autre ou I'Indiscible pour indiquer que tout mot ne peut que
donner un apergu bien incomplet de la réalité de Dieu.

Roland Bourdeau



bourdeau-roland@hotmail.fr




I- Cadre de réflexion
3- Le pouvoir créateur de la parole

La complexité des diverses langues montre les extraordinaires capacités de I'esprit humain et I'ampleur
des moyens gu'il se donne pour aborder les réalités qui I'entourent. On peut dire alors que la parole est
créatrice, surtout quand il s'agit de représenter des réalités abstraites, ce qui touche tous les domaines
de la pensée. La philosophie n'est possible que par la création de concepts qui permettent de scruter les
réactions humaines. Le développement de la psychologie suit le méme chemin. Il en est ainsi de tout le
domaine des sciences humaines.

L'analyse du comportement social de I'étre humain permet de développer des modes de
fonctionnements en groupe qui favorisent I'épanouissement personnel et une plus juste répartition des
biens. La diplomatie permet de régler ou d'éviter des conflits. La loi du plus fort est toujours la
meilleure, ironisait La Fontaine, montrant ainsi que la raison est supérieure a la force physique. Et le
raisonnement n'est possible que par le langage.

Le pouvoir créateur, c'est aussi la puissance de conviction en avancant des idées susceptibles de réunir
les gens. Mais ce pouvoir n'est pas toujours utilisé pour faire le bien. Combien de gourous ont amené
les adeptes de leurs théories au suicide collectif? Combien d'enjdleurs ont pu abuser de leurs victimes?
Combien de personnes imbues d'elles-mémes et assoiffées de pouvoir font des milliers, voire des
millions de victimes et de migrants partout sur la planete encore aujourd'hui.

La contrepartie pour mettre en échec ces divers abus, c'est la capacité personnelle d'analyse, elle aussi
devant utiliser le langage. C'est la base de ce qu'on appelle la conscience. Notre autonomie de pensée,
notre capacité de faire le tri entre le bien et le mal, entre ce qui est juste et injuste, ce qui mérite notre
attention et ce qui est futile, tout cela ne peut se réaliser sans un bon degré de maitrise du langage.

On ne peut pas étre libres sans cette capacité d'analyse, ce qui implique nécessairement des efforts
pour développer nos habiletés langagiéres. Oui, il est essentiel de prendre conscience de la nécessité
de maitriser le sens des mots et les structures de sa langue. Parler de la pluie et du beau temps ne
requiert pas beaucoup de mots et leurs sens sont faciles d'acces, et encore... Il en va tout autrement
lorsqu'il s'agit de discuter d'enjeux de société comme les questions de logement, d'itinérance,
d'immigration, d'écologie, de santé de la planéte et bien évidemment de foi.

Pourtant il ne s'agit pas de faire de toute réflexion sur Dieu un domaine exclusif de spécialistes, mais
leur contribution est essentielle. Jésus n'a-t-il pas béni le Pére d'avoir caché plein de choses aux
savants et de les avoirs révélés aux plus humbles? Ce qu'il voulait dire par |a, c'est que le trop grand
savoir peut conduire a l'orgueil et empécher de se voir tel qu'on est, étre faillible qui a besoin aussi du
soutien des autres et qui doit aussi se remettre en question a l'occasion. L'’humilité nous rend plus
réceptifs.

Notre relation a Dieu est a la fois rationnelle et émotive, un meélange de raison et de sentiments. Les
deux ont leur place, les deux sont nécessaires. La liturgie en est un bon exemple, car elle doit exprimer
de maniére sensible, par les gestes posés, le contenu de la foi. Le langage est ainsi l'outil essentiel a
toute réflexion sur Dieu.

Le langage est créateur a-t-on dit. C'est ce qu'on voit dés le début de la Genése: «Dieu dit... (Gn 1: 3
et suivants).» La création y est présentée comme le résultat de la Parole du Seigneur. Ce que nous



verrons prochainement plus en détail. On le voit aussi dans les évangiles quand, entre autres, Jésus
demande aux Apotres de jeter les filets de I'autre coté de la barque.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I- Cadre de réflexion
4- Les mots clés de la phrase

En francais, deux mots sont essentiels pour faire une phrase. D'abord un verbe qui exprime une action
(c'est le cas pour la grande majorité de verbes) et d'autres qui expriment un état. Ces derniers sont peu
nombreux, mais I'un d'eux est le verbe le plus utilis€, le verbe étre. Le verbe sert aussi a situer dans le
temps. Quand un jeune enfant commence son apprentissage de la langue, il commence & peine a
percevoir le temps. C'est pour cela qu'il va prendre le verbe a I'infinitif, mode verbal hors du temps. Il
commencera ensuite par percevoir le présent, ce qui lui permet en méme temps de se situer comme
sujet. Un peu plus tard il utilisera abondamment la premiére personne. Viendra ensuite le souvenir avec
I'expression du passeé. Il terminera sa perception temporelle par le futur.

L'autre mot essentiel, c'est le sujet. Comme sujet du verbe on trouve le nom et son substitut, le pronom.
Etre sujet, dans une phrase, c'est étre quelqu'un. Etre capable de dire je, c'est se reconnaitre comme
personne autonome, c'est affirmer son existence personnelle.

Le mot verbe vient du latin verbum qui veut dire parole. C'est dans son évolution vers le mot francais
verbe qu'il a pris le sens commun qu'il a aujourd'hui. Dans les versions latines des évangiles, le mot
verbum signifie donc parole, comme on le retrouve au début de I'évangile de Jean: et Verbum caro
factum est, que I'on traduit généralement par: et le Verbe s'est fait chair. Ce serait beaucoup plus
simple et plus clair pour nous de traduire aujourd'hui le mot Verbum par le sens qu'il avait en latin et de
dire: et la Parole s'est faite chair.

La Parole occupe une place extrémement importante dans I'Ancien Testament. On I'a entrevu dans les
textes précédents. Tout au long de I'histoire du peuple hébreux Dieu communique avec lui. Et comme
on le dit dans le Credo de Nicée/Constantinople, «il a parlé par les prophetes». Quand Jean, dans son
évangile dit que la Parole de Dieu a pris chair en Jésus, il affirme plusieurs choses. Rappelons
rapidement que I'évangile de Jean est bien différent des trois autres. C'est le dernier qui a été écrit et il
aborde une perspective plus théorique ou, si on préfeére, plus théologique, non pas centrée sur la vie
humaine de Jésus mais sur sa vie comme Christ aprés sa résurrection.

Dire de Jésus qu'il est la Parole faite chair c'est affirmer qu'il est Christ. C'est affirmer aussi que tout
I'Ancien Testament confirme la mission de Jésus. La Parole devient ainsi un aspect essentiel de la
nature divine. La Parole est indissociable de Dieu et Jean ajoute: et le Verbe (la Parole) était Dieu.

S'il y a parole, il y a verbe et sujet. Il est intéressant, a ce propos, de jeter un coup d'oeil aux phrases
qui expriment une parole de Jésus. Tous les verbes a I'impératif implique que c'est lui qui donne l'ordre;
il est donc sujet. Et tous les verbes a la premiére personne implique un je qui assume la portée du
verbe. Or ce je est une personne qui agit dans la ligne de la pensée de Dieu, souvent contre
I'interprétation des spécialistes de son temps, les scribes, les prétres et les docteurs de la Loi. Il assume
ainsi en toute conscience un role qu'il affirme tenir directement de son Peére.

A saffirmer ainsi, il court & sa perte. Mais pour lui, cette mission ne peut comporter de compromis.
Cette mission, il I'assume avec passion. Pendant la Semaine sainte, quand on parle de la Passion de
Jésus, c'est de cela qu'il s'agit.

Roland Bourdeau



bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I- Cadre de réflexion

5- L'emploi religieux de la parole

On dit souvent que la religion juive, le christianisme et la religion musulmane sont des religions du
livre. En réalité elle sont d'abord des religions de la parole. Si on les dit religions du livre c'est que

cette parole a été fixée par écrit dans des ouvrages qui sont devenus des signes religieux en
eux-mémes. Ces religions sont bien connues par les livres qui sont censés étre dépositaires de la
Parole de Dieu: la Torah, les Prophétes et les Ecrits pour les juifs, la Bible (Ancien et Nouveau
Testament) pour les chrétiens et le Coran pour les musulmans. D'autres, comme le bouddhisme, ont des

livres qui expliquent et commentent la pensée et I'enseignement du maitre d'origine.

Dieu parle, Dieu nous parle. Voila des affirmations bien connues. Ce qui souléve de nombreuses
questions. A qui parle-t-il? Dans quelle langue? Il est important de noter que I'on ne dit jamais: «Dieu a

écrit», mais, comme I'a dit Jésus: «Il est écrit...» Alors, quelle est cette parole?

Dans I'Ancien Testament, Dieu s'adresse a des individus qui deviennent souvent ses porte-parole,
comme Moise au Sinai qui revient avec les Tables de la Loi, mieux connues sous le nom des Dix
Commandements. Mais nul ne sait comment se passe précisément cet échange. Pensons aussi a tous
les prophétes. Dieu s'adresse aussi a des individus dans le but d'une intervention particuliere a leur
égard, comme a Abraham. Comment s'y prend-il? Dans I'Ancien Testament, on exprime généralement
I'intervention de Dieu en parole soit par I'intermédiaire du réve ou du songe, souvent en passant par un
sommeil profond, ou encore par I'envoi d'un ange, c'est-a-dire un messager. C'est le sens du mot grec

qui, en passant par le latin angelus, a donné le mot ange.

A I'époque de I'Ancien Testament, il est inconcevable qu'on puisse étre en présence visuelle de Dieu.
On le voit clairement lors de la rencontre de Moise avec Dieu sur le mont Horeb ou Sinai. Par
conséquent, Dieu n'a pas usé d'un langage humain, quelle que soit la langue, pour «parler» a quelgqu'un.

La Parole de Dieu est donc une parole indirecte, ou si I'on veut, au départ une parole sans parole.

Alors, qu'est est-il de la transcription écrite de cette Parole? Les livres sont une réalisation humaine. Il
y a quelgu'un qui tient la plume. Est-il un esclave, un robot? Le mieux qu'on puisse dire, c'est qu'il
s'agit d'une personne en recherche, une personne qui s'intéresse a connaitre Dieu. De la son

«inspiration». Et encore la, dans ce mot d'origine latine, on retrouve une traduction du mot grec

pneuma, d'ou les nombreuses références au souffle ou au vent dans I'Ancien Testament. C'est ce mot



qu'on traduit par esprit. Alors on peut dire que la parole de Dieu, parole sans parole, est issue du Souffle
de Dieu que I'on nomme aujourd'hui Esprit Saint.

Quand on parle d'un auteur inspiré, il s'agit d'une personne qui cherche a rencontrer Dieu; il prend la
position pour recevoir le souffle de I'Esprit qui le fera avancer dans la bonne direction. Il reste

cependant que cette personne est limitée par les connaissances de son époque. Nul ne saura jamais
comment Dieu nous améne a percevoir sa pensée, comment il nous guide sans nous enlever notre
liberté. Le plus simple est peut-étre de dire que nous avons en nous, mise la par Dieu, une impulsion a

le chercher afin qu'il puisse nous amener lentement a lui tout en respectant notre liberté.

A titre d'exemple, le récit de la création, dans la Genése, ne peut pas é&tre pris au sens de I'explication

de la naissance de I'univers et de son évolution. Le récit de la création, scientifiquement faux (il ne
faut pas oublier qu'il y en a deux et qu'ils ne concordent pas parfaitement), est vrai dans la foi pour
parler de la puissance créatrice de Dieu, sans en connaitre les modalités.

Il en est de méme pour le lecteur qui doit, lui aussi, se placer dans le sens du vent, car n‘oublions pas

que le souffle, c'est le mot grec qui désigne I'Esprit de Dieu dans les textes bibliques, pour comprendre
cette Parole.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I- Cadre de réflexion

6- Les interprétes de la Parole

Avec tout ce que nous avons vu maintenant sur le langage, nous pouvons comprendre que les textes de
la Parole dépendent du moment de leur écriture et doivent étre interprétés. lls ont été écritsil y a pr

es de 3000 ans pour le début de I'Ancien Testament et prés de 2000 ans pour le Nouveau. lls ont été
écrits dans une langue qui n'existe plus, dans un contexte historique qui ne nous est pas familier et qui
a fortement évolué en tenant compte des connaissances générales de I'époque. Sans oublier des styles

littéraires particuliers.

Aujourd'hui, la majorité des exégétes (les personnes qui tentent de comprendre et d'expliquer le sens
des textes anciens) et des théologiens (les personnes qui étudient les textes sacrés afin d'en dégager
une certaine compréhension de Dieu) s'entendent pour dire qu'on ne peut pas prendre au pied de la
lettre (ou au sens premier) ce qui est raconté dans la Bible, comme la création en sept jours, le dernier
étant jour de repos. Ce que font malheureusement les fondamentalistes pour qui tout est vrai au premier
degré. Cela ne peut que mener a la présentation d'un dieu omniprésent, pour ne pas dire encombrant,

qui bafoue lui-mé&me sa propre création.

Dans mon enfance, quand on parlait de la Bible, on I'appelait I'Histoire sainte, expression qui a son
utilité. Ce qu'on doit retenir de cette expression, c'est qu'il s'agit d'une histoire qui nous amene a la

sainteté de Dieu. Elle n'est pas sainte de la vérité historique de tout ce qui est raconté, mais de la
sainteté méme de Dieu. Il ne faut pas confondre la maniére et le but ni les assimiler pour ne faire
qu'un. Les fables de La Fontaine sont fausses, car les animaux ne parlent pas et ne peuvent réfléchir a

la maniére humaine; pourtant elles sont vraies dans leur analyse du comportement humain.

Ces éléments nous aménent a chercher et @ comprendre les valeurs symboliques qu'on trouve dans

les textes bibliques. En particulier, les nombres qui n'ont pas toujours de sens en eux-mémes mais
traduisent et renforcent un sens profond, comme les nombres 1, 3, 7, 10, 12 ou 40, entre autres. 1l en est

de méme pour certaines réalités quotidiennes comme la montagne, I'eau, le feu, le désert, etc.

Il existe plusieurs ouvrages qui expliquent les valeurs symboliques. L'abbé Marc Girard, exégéte de
renommeée internationale que plusieurs connaissent, nous est une référence de grande valeur pour
comprendre de nombreux symboles de la Bible. Cette compréhension est incontournable pour bien

saisir le sens de nombreux récits.



Depuis plus de cent ans, le travail des exégétes a permis de mieux comprendre les textes bibliques par

une plus grande maitrise de I'nébreu ou de I'araméen, I'écriture originale des premiers textes, et leurs
versions en grec et en latin. Il existe aussi pour certains textes quelques versions qui comportent des

différences. La question est de savoir quelle forme est la plus prés de l'originale.

Mais il ne faudrait pas croire que tous les problemes sont réglés, car plusieurs problémes de
traductions demeurent, en particulier ceux liés a la polysémie, c'est-a-dire au fait que les mots ont
plusieurs sens. Lequel est le bon ou le plus approprié? Longtemps tenue pour suspecte, lI'exégese

catholique a été reconnue surtout a partir de Pie XII, ce qui est somme toute tres récent.

C'est a partir de la compréhension des textes qu'on peut passer a leur portée sur la connaissance de
Dieu qu'on peut en tirer. Autrement dit, que nous permettent-ils de dire de sensé sur Dieu, cet étre
sans limites, cet étre spirituel? 1l faut bien savoir qu'on ne pourra jamais expliquer Dieu, certains thé

ologiens allant méme jusqu'a dire que le plus sar qu'on puisse dire de Dieu c'est de dire ce qu'il n'est
pas.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I- Cadre de réflexion

7- Croire et savoir

Croire et savoir, ce sont deux postures de I'esprit humain. Une grande partie de notre vie tourne autour
de ces deux pdles. Savoir reléve de la compréhension des réalités et se base sur des connaissances

bien établies. Croire releve d'un jugement porté sur des réalités, jugement qui repose sur ce que je
pense raisonnable, sans démonstration certaine. On peut simplifier en disant que la science reléve du

savoir et la foi releve du croire.

La science a démontré I'existence de cette force qu'on nomme la gravité et en explique le
fonctionnement. On ne croit pas a la gravité, on sait qu'elle existe et on peut en vérifier le
fonctionnement. Plus nos connaissances augmentent, plus on sait de choses; les progres des diverses
sciences nous rendent capables d'expliquer de nombreux phénomenes de la nature, sans pour autant
qu'on sache tout. On connait l'origine et le fonctionnement des tremblements de terre; pourtant on ne

sait pas encore comment les prévoir de maniére précise; on peut les prévoir mais non les prédire,
savoir qu'il y en a un d'imminent sans pouvoir dire si c'est dans un an ou dix ans.

La foi est nécessaire a notre vie, sans quoi nous deviendrions complétement fous. Je crois que je suis
en sécurité quand je vais marcher dans le Parc urbain méme si je croise beaucoup de personnes que je
ne connais pas. Je crois en leur bonté, je crois que la nature humaine est d'abord orientée vers la bonté,
je leur fais confiance (ce mot contient la racine latine du mot foi). Mais je n'ai aucune certitude

scientifique que telle ou telle personne ne me voudra pas de mal. C'est Ia d‘ailleurs toute I'horreur du
terrorisme, c'est un bris de confiance qui ruine les relations humaines normales.

Appliqués au domaine spirituel, on constate que ces deux mots ont leur place respectives et qu'on ne
peut pas éliminer I'un ou l'autre, car leurs domaines sont bien différents. On sait peut de chose de Dieu;
c'est pour cela que la question de Dieu est d'abord une question de foi. Je crois en Dieu ou non. Dans ce
domaine on devrait se méfier de la formulation «Je ne crois pas...», car elle pourrait mettre en
opposition croire et savoir a propos de la méme question. Je crois que Dieu existe devrait avoir
comme contrepartie Je crois que Dieu n'existe pas. Dire Je ne crois pas que Dieu existe peut facilement

devenir Je sais que Dieu n'existe pas. L'existence de Dieu ne reléve pas de la science. Face a cette

guestion, nous sommes tous croyants. Je crois que Dieu existe, mais je ne le sais pas; je crois que Dieu
n'existe pas, mais je ne le sais pas.

Alors Dieu existe-t-il? Nul ne le sait. Est-il raisonnable de croire a son existence ou non? \Voila la

vraie question. Et c'est ainsi que la réponse devient individuelle, liée a sa conscience. Il n'y a pas une



bonne réponse a la question, un oui ou un non, la seule bonne réponse est celle de sa conscience.

Saint Thomas d'Aquin, ce grand théologien de I'Eglise catholique disait, il y a plus de 800 ans, que si la
conscience de quelqu'un lui disait de ne pas croire au Christ, il commettrait une faute morale s'il y

croyait. On peut dire que le comportement de I'Eglise catholique n'a pas toujours été exemplaire &

cet égard!

La foi reléve de la liberté et son résultat peut donc varier d'une personne a l'autre. Le savoir reléve
de la démarche scientifique. Nier un savoir reconnu est une preuve de faiblesse intellectuelle; hélas
nous avons la liberté de nier ce savoir! On n'a qu'a penser au mouvement créationniste aux Etats Unis,

qui affirme la valeur scientifique de la création en 7 jours, pour le constater.

Il 'y a aujourd'hui tellement de réseaux de fausses nouvelles! Nous avons le devoir de raison d'analyser
la fiabilité des sources avant de croire n'importe quelle source. Jésus n'a-t-il pas dit de se méfier

(encore la racine du mot foi), des faux prophétes, ne pas leur donner sa foi aveuglément!

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I- Cadre de réflexion
8- Les influences extérieures

Le phénoméne religieux est vieux comme le monde et ses traces archéologiques sont nombreuses; les
plus anciennes concernent la sépulture. Les temples ou lieux de cultes viendront plus tard. Plusieurs
anthropologues considérent que la religion a été I'une des bases fondatrices de la vie en société, a la
fois comme base de regroupement et moyen d‘unification.

De nombreux points communs se retrouvent dans les diverses religions, mais surtout on remarque
I'influence des diverses sociétés dominantes dans l'organisation et I'expansion des diverses religions.
Nous allons ne retenir que le bassin méditerranéen et sa pointe vers I'Est, soit de la Gréce et I'Egypte a
I'ouest jusqu'au Moyen Orient, I'lrak actuelle. Le but étant de parler de «notre» Dieu, nous ne
pousserons pas tres loin I'analyse de ce phénoméne. Nous ne parlerons pas, du moins pour l'instant,
des civilisation de I'Amérique, inconnues a I'époque des Deux Testaments, ni du monde asiatique.

Avant de distinguer le dieu de I'Ancien Testament, rappelons d'abord que le peuple hébreux fait partie
intégrante des cultures du Proche Orient de I'époque. Sa religion en est imprégnée et comporte de
nombreux traits des autres religions. Notre formation religieuse ne nous a pas habitués a cette histoire,
laissant croire que I'histoire religieuse du peuple hébreu s'est créée, développée et organisée en vase
clos. A part I'Egypte que I'on connait un peu par Moise, qui peut parler de I'influence assyrienne sur
I'évolution du culte juif? L'Assyrie est le premier empire de I'histoire ancienne. On connait le nom de la
ville de Ninive ou avait été exilé Jonas; on a entendu parler de Nabuchodonosor, roi de Babylone.

Pour mieux saisir les interactions culturelles, il faut lire le Deutéronome et les huit livres qui le suivent.
Avec ces textes on couvre la traversée du désert, la conquéte de la Terre Promise, les rois, le
démantélement du royaume, I'exil & Babylone et le retour de I'exil. Cette longue histoire, qui contient
de nombreux événements réels, nous permet de mieux voir I'importance des influences étrangeres, en
particulier en ce qui concerne la fidélité du peuple hébreu envers son Dieu.

Nous n'avons pas vraiment été mis en contact avec cette histoire de I'Antiquité, monde dans lequel
vivaient les juifs et dont ils subissaient les influences, en particulier toutes ces années de la déportation
a Babylone vers 600 av. Jésus-Christ. L'Ancien Testament a été écrit en hébreu, mais contient
plusieurs passages en araméen, signe de l'influence du monde assyrien. Combien de pratiques
religieuses juives ont pour origine les cultes assyriens?

Quand on parle d'histoire, on sous-entend évolution ou changement. L'histoire du peuple hébreu
n'échappe pas a cette verité sociologique. Les livres qui racontent son histoire en montrent les étapes.
Mais n'oublions pas qu'on monte dans un train déja en marche! On a faussement I'impression que
I'histoire du peuple hébreux commence avec les récits de la Bible. C'est bien mal connaitre I'histoire.
Ou plutét c'est limiter I'nistoire a ce qu'il y a d'écrit. Les premiers écrits de la Bibles n'ont guere plus
de mille ans avant J.-C. C'est donc Il'archéologie qui vient au secours et nous permet de remonter bien
plus loin dans le temps.

Toutes ces découvertes mettent en lumiere diverses pratiques cultuelles (maniére de faire le culte) qui
rassemblent ou divisent les diverses cultures. Une plus grande connaissance de la déportation du
peuple hébreu a Babylone, qu'on appelle I'exil, a largement influencé la vision que ce peuple se fait de
Dieu et les nombreuses menaces divines de punitions relevent de la contamination des cultes paiens.



Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

I- Cadre de réflexion

9- Les destinataires

Tout texte ne doit pas perdre de vue les personnes a qui il s'adresse ni dans quel but. C'est la base de
toute communication. Ne pas tenir compte de cela, c'est déja un premier faux pas dans la compré
hension d'un texte. C'est I'erreur que I'on commet en faisant une lecture littérale de la Bible, comme les
créationnistes qui affirment que le monde a bel et bien été créé en six jours, le septieme étant né

cessaire, semble-t-il, pour que Dieu se repose aprées un tel effort.

A titre d'exemple trés concret, je sais que je m'adresse & des personnes croyantes ou en recherche de
spiritualité, dans une perspective chrétienne, afin de partager avec elles une expérience et une vision

personnelles. Si des spécialistes me lisent, ils verront tout de suite que je fais souvent les coins ronds,
que je ne vais pas assez loin dans telle ou telle question; c'est normal, car ces personnes en savent

tellement plus que moi. Quand je m'adresse a elles, c'est pour demander leurs lumiéres. Et les

personnes qui ne s'intéressent pas a ce domaine trouveront que je perds mon temps et que je devrais
I'utiliser pour des choses plus utiles!

Nous allons dés la prochaine parution aborder un nouveau sujet qui va nous mener a des passages de
la Bible. Mais qu'est-ce que la Bible? Pour les catholiques que nous sommes, la Bible, notre Bible

devrais-je dire, nous semble un ouvrage universel, le méme pour tout le monde, depuis le tout début.
Pourtant, ce n'est pas le cas. Relevons quelques différences. On sait en gros que pour les juifs, la Bible
c'est en partie notre Ancien Testament. C'est pour cela que, quand Jésus parle des Ecritures, ce ne peut

pas étre entierement notre Ancien Testament.

Pour les chrétiens, la Bible comprend deux parties, I'Ancien Testament et le Nouveau. Mais étre chré
tiens, c'est-a-dire disciples du Christ, ne nous regroupe pas tous sous la méme banniére. On peut étre
catholiques, protestants, orthodoxes, entre autres. Et pour ces trois groupes, il y a une Bible particuliére.

Eh oui! Discuter d'un extrait de la Bible peut étre impossible entre un juif, un chrétien orthodoxe,
protestant ou catholique simplement du fait qu'un passage particulier ne se trouvera que dans une Bible

orthodoxe, celle qui contient le plus grand nombre de Livres. Et combien d'autres différences encore!

Une derniére question pour ne pas aller trop loin. Quelle Bible lisons-nous en frangais? Quelle est celle
que vous connaissez le plus? Probablement la TOB (traduction oecuménique de la Bible), car on remet
souvent aux enfants, en souvenir d'une catéchese ou de la réception d'un sacrement, cette traduction du

Nouveau Testament, et la traduction de I'Association épiscopale liturgique pour les pays francophones,



c'est-a-dire les textes que nous prenons lors des eucharisties. Certains connaissent peut-étre aussi la

Bible de Jérusalem. Mais il y en a d'autres.

Nous avons parlé précédemment de traduction en signalant ce dicton italien voulant que toute
traduction contient une petite trahison. Pour I'’Ancien Testament, les premiéres écritures ont été ré

alisées en hébreu; mais quelques siecles avant la venue de Jésus, il y a eu une traduction grecque (la
Septante) qui sert de base aux versions d'aujourd’hui. Sans oublier une version latine (la Vulgate) qui a

eu cours pendant de nombreux siécles pour les catholiques.

A part les exégétes, les spécialistes des langues anciennes, soit I'hébreu et le grec, personne ne peut
lire la Bible dans sa version la plus ancienne. C'est a eux que revient la tache d'établir une version la
plus fidele possible, en tenant compte du contexte sociologique, politique et religieux de I'époque. Les
mémes questions se posent pour le Nouveau Testament, car nous avons perdu toute trace des premiers

ecrits des années qui ont suivi la mort de Jésus, a part quelques fragments qui en attestent I'existence.

Alors, la Bible, c'est vrai ou c'est faux? On peut dire les deux. La réponse se trouve exprimée dans le
titre de cet article: les destinataires. Pour un astronome, un physicien et combien d'autres scientifiques,

la réponse est évidente et sans appel. C'est largement faux. La raison est simple; ce livre ne s'adresse
pas & eux; l'objectif de la Bible n'est pas de faire de la science. A l'origine des premiers textes de la
Bible, il y a des récits oraux qui relatent en histoires le cheminement d'un peuple, les Hébreux, qui
tente de comprendre ce qui se passe dans le monde qui les entoure et qui croit en une relation privilégi

ée avec son Dieu.

Avec la naissance de I'écriture, ces récits ont été mis par écrit. En un mot, I'Ancien Testament est un
livre qui traite de la relation de YHVH (Yahvé) avec son peuple, un long cheminement qui commence
bien avant I'écriture, marqué par I'évolution de la pensée et les contacts avec diverses civilisations

afin de maintenir le peuple dans le droit chemin, selon ce que I'on pouvait comprendre de la volonté
divine.

Et le Nouveau Testament, c'est le livre d'enseignement (en réalité les livres, car il y a quatre évangiles,
les Actes des Apdtres, diverses Epitres et I'Apocalypse) destiné d'abord & diverses communautés chr
étiennes et dont la forme primitive est perdue, car il s'agit aussi d'une tradition orale mise par écrit
plus tard. A cet égard, la Bible, c'est vrai, d'une vérité de foi. La vérité se situe d'abord dans la vé

racité du cheminement de foi des juifs de I'Ancien Testament et des chrétiens du Nouveau Testament.



C'est le temps de clore le Cadre de référence pour plonger dans la Bible, en commengant par la Gene

se, plus particulierement les quatre premiers chapitres.

Roland Bourdeau

bourdeau-roland@hotmail.fr



mailto:bourdeau-roland@hotmail.fr

